ER: Existenz, Realitat und Zeit setzt die Reise
fort, die in Zeit erklért begonnen wurde.
Wahrend das friihere Buch eine breite
Einfihrung in die Mysterien der Zeit bot

und erstmals das Gerust des Existentialen
Realismus (ER) skizzierte, geht dieses Werk
den nachsten Schritt: ein tiefes Eintauchen in
das philosophische Herzstlick des ER.

Das Buch ist zugleich rigoros und zuganglich
und untersucht, wie sich die Existenz

in der Gegenwart entfaltet, wie sich die
Realitat auf Vergangenheit und Zukunft
erstreckt, und warum das Werden —und
nicht das statische Sein —im Zentrum
unseres Zeitverstandnisses stehen muss.

Es beantwortet die vielen Fragen, die durch
Zeit erklart aufgeworfen wurden, indem es
die Vision eines temporalen Systems, das
gelebte Erfahrung mit wissenschaftlicher
Erkenntnis vereint, klart, erweitert und starkt.

781326

TENZIN
TREPP

ER | EXISTENZ, REALITAT UND ZEIT

thinker tank

ALITAT
T

EXISTENZ,
UND

TENZIN C.MREPP



Existenz, Realitat
und Zeit

Tenzin C. Trepp

thinker tank



ER
Existenz, Realitidt und Zeit
Tenzin C. Trepp

Alle Rechte vorbehalten. Dieses Buch oder Teile davon durfen
ohne die ausdruckliche schriftliche Genehmigung des Verlags
in keiner Weise reproduziert oder verwendet werden, auBBer
zur Verwendung von kurzen Zitaten in einer Buchrezension.
Cover-Design und Innenlayout von Tenzin C. Trepp.

e Website von Tenzin Trepp | www.tenz.in
¢ Thinker tank | www.thinker-tank.net

2026v 1.1

Made in Switzerland

,Die Zeit ist das bewegte Abbild
der Ewigkeit, doch der Geist muss
sich uiber die Zeit erheben, um das

1

unveranderliche Jetzt zu beriihren.®

— Plotin, Enneaden lll.7 & V.1 (ca. 270 n. Chr.)

VA

FSC

Dieses FSC-zertifizierte Papier erflllt die hdchsten 6kologischen und sozialen
Standards. Es ist bleifrei, sdurefrei und gepuffert - haltbar, umweltfreundlich
und aus nachwachsenden Holzwerkstoffen hergestellt.



Warum die Zeit weiterhin so wenig verstanden wird 9
. Sie ist zu vertraut. 11
II. Die Physik hat keine allgemeine Antwort. 11
1. Sie widersetzt sich der Intuition. 12
IV. Die Philosophie hat sich zurlickgezogen. 12
V. Sie wurde instrumentalisiert. 13
VI. Sie ist existenziell unbequem. 13
Eine Riickkehr zur Zeit 14
Teil I - Grundlagen des Existenzrealismus 16
Eine neue Perspektive auf die Zeit 17
Den ersten Schritt ins Denken setzen 18
Wo Theorien der Zeit aufeinanderprallen 19
Jenseits von Presentismus, Eternalismus und Block 21
Wenn Philosophie das Leben bertihrt 36
Leben auf der Briicke der Zeit 38
Existenz # Realitat 39
Existenz und Realitat: Der Scheinwerfer und die Bihne 40
Wo die Sprache stolpert: Das Problem mit ,,Existenz“ und ,,Realitat” 42
Grenzen ziehen: Existenz als Jetzt, Realitat als Mehr 44
Spaziergang durch die Zeit: Existenz, Realitat und Verantwortung 54
Spuren und Maglichkeiten 56
Streitfragen um Spuren und Méglichkeiten 59
Die Ehrlichkeit des Verlustes und die Offenheit des Kommenden 61
Alltagliche Bedeutung: Vergebung und Entschuldigung 65
Gegenwartig werden 67
Die Frage offnen 68
Probleme, Schwierigkeiten und Meinungsverschiedenheiten 70
Die Kraft des Gegenwartig-Werdens 72
Wenn Theorie Gestalt annimmt 77
Die Faden zusammenfiihren 79
GesetzmaBigkeit der Manifestation 81
Zeit als Schwelle: Zur Problemstellung der Manifestation 83
Herausforderungen und umstrittenes Terrain 85

Von der Realitat in die Existenz: Der Prozess der Manifestation 87

Spuren in Wissenschaft und Kosmos 100
AbschlieBende Gedanken: Der gesetzméaBige Fluss der Zeit 101
Materie, Substanz und Stoff 103
Reibung an den Randern: Wo ER auf Widerstand trifft 105
Wie man den Existenzrealismus widerlegen konnte 107
Uber die Seilbriicke gehen: Grenzen, Einsichten und das Gewicht des Jetzt 116
Zeit ist keine gefrorene Landschaft 117
Das Ratsel der Zeit 6ffnen 118
Das Problem der eingefrorenen Zeit 120
Jenseits des Blocks: Zeit in Bewegung 122
Der Webstuhl der Zeit 132
AbschlieBende Reflexion 134

Teil IT - Menschliche Kognition und Erfahrung 136

Erinnerung, Antizipation und die gelebte Gegenwart 136
Der gelebte Horizont der Zeit 138
Spannungen am Rand des Jetzt 139
Wie das Gehirn das Jetzt erschafft 141
Wie das erweiterte Jetzt das Leben formt 148

In die Zeit hineinwachsen 151
In den Strom der Zeit eintreten 152
Herausforderungen und Widerspriiche im Verstandnis der Zeit 154
Die wachsende Zeitlinie des Kindes 156
Anwendungen im Versténdnis von Kindern 160
Das menschliche Weben der Zeit 161

Zeit, Geist und Wirklichkeit verweben 163
Die Entfaltung der Struktur 164
Das Problem mit der Zeit: Sprache, Wissenschaft und Paradox 166
Zeit verweben: Zeit als Erzahlung und Struktur 168
Die filmische Metapher: Das Schneiden des Erlebens 174
Faden im Werden: Das Gewebe der Zeit leben 176

Die zwei Welten der Zeit verbinden 177
Warum die Zeit eine Briicke verlangt 178

Wie die Gegenwart Vergangenheit und Zukunft beriihrt 180




Anwendungen und Veranschaulichungen 185
Lektionen aus Erinnerung und Antizipation 187
Ethik iiber die Zeit hinweg 189
Warum die Zeit unsere moralischen Entscheidungen pragt 191
Wenn Ethik und Zeit aufeinandertreffen 193
Ethik nach der Gegenwart: Verantwortung in der Zeit 194
Durch die Zeit sehen: Moralpsychologie und die zeitliche Vorstellungskraft 198
Verantwortung als Briicke zwischen den Generationen 199
Die Psychophysiologie des Jetzt 201
Umstrittene Auffassungen des Jetzt 203
Psychophysiologie des Jetzt 205
Alltagliche Gegenwartigkeit: Herausforderungen und Anker 210
Existenz ohne Zeugen 212
Einwénde und Dilemmata 214
Die alte Gewohnheit: Der Mensch im Zentrum 216
Gedanken zur Existenz ohne Beobachter 224
Teil III — Die Grundlagen und strukturellen
Horizonte der Realitat 226
Materie vor Geist 226
Die Herausforderung, Existenz in der Materie zu verankern 228
Das harte Licht der Gegenwart - Abstand vom Trost 230
Das schlieBende Licht der Gegenwart 242
Leben durch die Zeit 243
Gewebe von Leben und Zeit 245
Organismen in der Zeit - Erinnerung, Erwartung und Uberleben 246
Chronobiologie und menschliche Gesundheit 252
Der Webstuhl des Jetzt - Ein abschlieBender Blick 253
Zeitliche Weiten 254
Eternalismus - Der unendliche Atlas 257
Viele-Welten-Interpretation - Die gebrochene Unendlichkeit 260
Prasentismus — Der verschwindende Punkt 263
Existenzrealismus — Die lebendige Folge 265
Hin zu einer bescheidenen Sicht auf die zeitliche Weite 269

Anfang und Ende der Zeit 270
Das Tor der Frage 271
Konflikte des Denkens: Unendlichkeit, Endlichkeit und die Grenzen der Sprache 273
Das kosmische Fragen neu denken 275
Hypothetische zukilinftige Anwendung 288
Nach dem Ersten und Letzten Augenblick 289

Technologie und die Realitat der gegenwartszentrierten Maschine 290
Die Herausforderung, Maschinen die Gegenwart zu lehren 293
Den Existenzrealismus in Maschinendesign tibersetzen 294
Das Erwachen der Maschinenzeit 299
Geféhrten in der Zeit entwerfen 301

Risse in der Projektion 303
Tiefe Briche von Zeit und Information 305
Schwarze Lécher und die verborgene Ordnung der Zeit 307
Was die Risse offenbaren 316

Teil IV — Physik und naturliche Ordnung 318

Raumzeit 318
Raumzeit, Relativitat und das Fortbestehen des Werdens 320
Die Wiedergewinnung des Zeitflusses 328

Quantenphysik und die Kraft der Gegenwart 329
Warum die Gegenwart zahlt 331
Bruchlinien der Zeit: Quantendebatten und Dilemmata 333
Quantenphysik und die Kraft der Gegenwart 335
Warum die Gegenwart die Realitat bestimmt 342

Verschrankte Realitdten 343
Verschrankte Realitaten und die fragile Gegenwart 347
Anwendungen: Von Quantenkommunikation bis Quantencomputing 353

Quantenstillstand und der Zeno-Effekt 355
Der Puls und die Pause der Zeit 357
Quantenstillstand: Wenn Beobachtung den Lauf der Zeit anhalt 359
Erfrieren, FlieBen und der Rhythmus des Werdens 360

Universum als Schopfungsmaschine 362

Wenn Wande zu Turen werden: Das Zwei-Ebenen-Universum und der Prozess des Werdens 364




Bruicken zwischen Universen: Der ferne Horizont der Erforschung 370
Gegenwart als dimensionale Entfaltung 372
Entstehende Dimensionalitit 373
Die Entfaltung endet, der Fluss bleibt 383
Teil V — Formalisierung und Theoriebildung 385
Die Logik des Werdens 385
Wenn das Nicht-Jetzt uns formt 394
Teil VI - Synthese und Ausblick 396
Die Fragilitat der Existenz 396
Das Paradox der Dauer 398
Die Angst des Verschwindens 400
Beriihrung des fragilen Realen 403
Leben im Schwanken 405
Die lebendige Grenze 406
Epilog 408
Referenzen 410

Warum die Zeit weiterhin so
wenig verstanden wird

»Denn ewig und immer gibt es nur das Jetzt — ein und dasselbe Jetzt.
Die Gegenwart ist das Einzige, das kein Ende hat.

— Schrédinger, E. (1956). My View of the World (P. Eckstein, Ubers.).
Cambridge University Press. (Original erschienen 1961 als Mein
Weltbild)

Dieses Buch, ER: Existenz, Realitdt und Zeit, fuhrt das Projekt fort und
vertieft es, das im vergangenen Jahr mit Zeit erkléart: Einfihrung in die Welt
des Werdens begonnen wurde.

Jener erste Band bot einen zuganglichen Uberblick iiber das Problem

der Zeit, indem er wissenschaftliche, philosophische und erfahrungs-
bezogene Perspektiven zu einem koharenten Bild verband. Zeit erklart
war als Einfuhrung gedacht — als Wegweiser durch die vielfaltigen
Weisen, in denen Zeit unsere Welt formt, und als erste Formulierung des
Denkmodells, das ich Existenzrealismus nenne.

Die Resonanz auf dieses Buch war Uberaus ermutigend. Ich

erhielt zahlreiche Rickmeldungen aus Philosophie, Physik und
Kognitionswissenschaft —und ebenso von Leserinnen und Lesern
auBerhalb der akademischen Welt. Ein haufig geauBerter Wunsch war,
die Argumente zu vertiefen, Beispiele auszubauen und Themen weit-
erzuentwickeln, die im ersten Band nur angedeutet waren. Wenn Zeit
erklart die Tur geoffnet hat, dann ladt Existenz, Realitdt und Zeit dazu ein,
hindurchzutreten.

ER: Existenz, Realitdt und Zeit ist daher als vertiefende Untersuchung
des Existenzrealismus zu verstehen — nicht als populare Einfihrung, son-
dern als kontinuierliche philosophische Analyse. Wahrend das friihere
Buch das Geldnde weit umspannte, verweilt dieses bei den Details, stellt
prazisere Fragen und sucht umfassendere Antworten.



10 Warum die Zeit weiterhin so wenig verstanden wird

Zeitist vielleicht die grundlegendste Bedingung der Existenz. Alles, was
wir kennen und tun, entfaltet sich in ihr; kein Ereignis entkommt ihr, keine
Erfahrung steht auBerhalb von ihr. Zu existieren heiBt, in der Zeit zu exist-
ieren — eine nahezu universelle Wahrheit. Und doch bleibt die Zeit, trotz
dieser zentralen Stellung, eines der am wenigsten verstandenen Themen
in Wissenschaft und Philosophie. Darin liegt ein Paradox: Dasjenige
Geflige, das Existenz Uberhaupt erst ermoglicht, ist allzu oft an den Rand
ernsthafter Untersuchung gedrangt worden.

Die Wissenschaft behandelt Zeit haufig als nebenséachlich — als Achse
auf einem Diagramm, als Parameter in einer Gleichung, als stillen
Hintergrund der Bewegung. Die Philosophie wiederum hat sich von ihrer
friheren Faszination fur die Zeit entfernt und sich engeren, technischen
Fragen zugewandt; ihre Metaphysik ist dabei merkwurdig unentwickelt
geblieben. Und im Alltag ist die Zeit zu Uhren und Kalendern geschrumpft
- ein Werkzeug zur Organisation von Ablaufen, nicht mehr ein Ratsel, das
es zu erforschen gilt.

Diese verbreitete Vernachlassigung ist kein Zufall. Sie beruht auf einer
Reihe von Umstanden, die die Zeit als Untersuchungsgegenstand
besonders schwer fassbar machen. Zeit ist uns zu nah, zu sehrin

unser unmittelbares Bewusstsein eingewoben, um sie mit Distanz zu
betrachten. lhre Natur entzieht sich einfachen Theorien, und wo solche
existieren, widersprechen sie oft unserer Erfahrung. Die Philosophie

hat sich vor dem Problem zurlickgezogen, die Physik ist in unvereinbare
Modelle zerfallen, und die Kultur hat die Zeit zu einer Ressource gemacht,
die es zu managen gilt. In ihrer Tiefe jedoch beunruhigt sie uns: Sie erin-
nert an Veranderung, Verganglichkeit und Tod. Aus all diesen Griunden
wird das Thema Zeit zu oft umgangen, statt ihm direkt ins Auge zu sehen.

Warum also ist gerade die grundlegendste Bedingung des Daseins so
wenig verstanden? Mehrere sich Uberlagernde Griinde helfen, dieses
Paradox zu erklaren:

11

I. Sie ist zu vertraut.

Wir leben nach der Uhr. Vom Moment des Aufstehens bis zum
Einschlafen strukturiert die Zeit unsere Tage: Wecker bestimmen,

wann wir erwachen, Kalender legen unsere Verpflichtungen fest, und
Stundenpléne zerteilen das Leben in messbare Einheiten. Diese stan-
dige Verstrickung vermittelt uns den Eindruck, Zeit wirklich zu verstehen.
In Wahrheit verstehen wir jedoch nur die Werkzeuge, die wir zu ihrer
Erfassung geschaffen haben — Uhren, Kalender, Zeitplane. Es sind nut-
zliche, aber oberflachliche Konstruktionen: Sie messen Intervalle, sagen
aber nichts uber das Wesen der Zeit selbst. Wie ein Fisch im Wasser sind
wir so tief in die zeitliche Erfahrung eingetaucht, dass wir sie kaum je
bemerken. Gerade diese Nahe blendet uns fir ihre Tiefe und erzeugt die
Illusion, es gébe kein Geheimnis mehr zu ergrinden.

II. Die Physik hat keine allgemeine Antwort.

Die Wissenschaft hat unser Verstandnis der Natur auf zahllose Weisen
revolutioniert, doch im Hinblick auf die Zeit bleibt ihr Befund zerrissen.
Die klassische Physik, im Gefolge Newtons, behandelte Zeit als absolut
—als universelles Ticken, das unabhéngig von allem anderen fortlauft.
Einstein sturzte dieses Bild mit der Relativitatstheorie: Zeit erwies sich
als elastisch, verknlpft mit Bewegungsgeschwindigkeit und Gravitation.
Plétzlich gab es kein einziges ,,Jetzt“ mehr, das fur alle und Uberall galt.
Zugleich brachte die Quantenmechanik ein weiteres Ratsel, indem sie die
Zeit nicht als dynamischen Prozess, sondern als statischen Parameter
behandelte — als Hintergrund, vor dem sich Teilchen entwickeln. Keine
Theorie hat es bislang geschafft, diese Perspektiven zu einem stimmi-
gen Ganzen zu verbinden. Das Ergebnis ist, dass die Physik, bei all ihren
Erfolgen, widerspruchliche Bilder der Zeit liefert — mal absolut, mal rela-
tiv, mal bloBer Hintergrundparameter — ohne ein einheitliches Konzept,
das sie zusammenfuhrt.



12 Warum die Zeit weiterhin so wenig verstanden wird

IT1. Sie widersetzt sich der Intuition.

Der Mensch erlebt die Zeit wie einen Fluss, der unaufhorlich vom
Zukunftigen Uber die Gegenwart ins Vergangene stromt. Wir spuiren uns
von diesem Strom getragen, unfahig anzuhalten, immer weitergetrie-
ben vom Werden. Viele wissenschaftliche Modelle bestreiten jedoch,
dass ein solcher Fluss Uberhaupt existiert. Das in der Relativitatstheorie
verankerte ,,Blockuniversum® etwa legt nahe, dass Vergangenheit,
Gegenwart und Zukunft gleichermaBen real sind — dass die Zeit nicht
vergeht, sondern einfach ist. Nach dieser Auffassung ist unser Erleben
des Zeitflusses eine psychologische Tauschung. Die Schwierigkeit liegt
in der Kluft zwischen gelebter Erfahrung und abstrakter Theorie: Die
eine besteht auf der Bewegung der Zeit, die andere leugnet sie. Weder
Wissenschaft noch Philosophie haben bisher Uberzeugend gezeigt, wie
sich diese Lucke Uberbriicken lasst. So bleibt gerade das, was uns am
unmittelbarsten erscheint — das empfundene Vergehen der Zeit — eines
der am wenigsten erklarten Phdnomene in den formalen Theorien.

IV. Die Philosophie hat sich zuriickgezogen.

Uber Jahrhunderte hinweg haben sich Philosophinnen und Philosophen
mit der Zeit auf tiefster Ebene auseinandergesetzt. Augustinus gab einst
zu, er wisse genau, was Zeit sei — bis er versuchen sollte, es zu erklaren.
Kant verstand Zeit als ,reine Form der Anschauung®, die jede Erfahrung
strukturiert. Bergson sprach von der durée, dem qualitativen Fluss
gelebter Dauer. Doch im 20. Jahrhundert hat die Philosophie solche
Grundfragen weitgehend aufgegeben. Unter dem Einfluss der sprach-
und analytischen Wende richtete sich das Interesse vieler Denkerinnen
und Denker auf die Analyse von Sprache, Logik und begrifflichen
Theorien, statt sich mit den rohen metaphysischen Fragen auseinander-
zusetzen. So wurde die Zeit, einst ein zentrales philosophisches Thema,
weitgehend an die Physik abgegeben. Diese jedoch, wie wir gesehen
haben, hat bislang keine umfassende Antwort geliefert. Der Rickzug der
Philosophie hat daher gerade dort ein Vakuum hinterlassen, wo eine tief-
ere Auseinandersetzung mit der Zeit am dringendsten wére.

13

V. Sie wurde instrumentalisiert.

Die moderne Kultur fragt kaum mehr, was Zeit ist, sondern nur noch,

wie sie genutzt werden kann. Zeit ist zur Ware geworden — gemessen

in Lohnen, verrechenbaren Stunden und Produktivitat. ,,Zeit ist Geld“

ist nicht nur ein Sprichwort, sondern Ausdruck einer verinnerlichten
Zweckorientierung. Wir optimieren Zeit mit digitalen Kalendern, Effizienz-
Apps und Produktivitatsstrategien. Doch indem wir sie als Ressource
behandeln, reduzieren wir sie auf ein Mittel und tGibersehen ihre Rolle

als Bedingung der Existenz selbst. Diese Instrumentalisierung lasst
Gesellschaften reibungslos funktionieren, verschleiert aber das tiefere
Ratsel. Zeit erscheint nicht langer als Thema erster Ordnung, sondern
nur noch als etwas, das es zu verwalten gilt. In dieser Reduktion geht ihre
objektive Bedeutung fast vollstandig verloren.

VI. Sie ist existenziell unbequem.

Zeit ist nicht nur abstrakt, sondern sehr personlich. Sie konfrontiert uns
mit Verganglichkeit, Altern und Tod. Sich ernsthaft mit Zeit zu befassen,
heiBt zu erkennen, dass nichts von Dauer ist —weder unsere Erfahrungen
noch unsere Beziehungen, nicht einmal wir selbst. Die Gegenwart, so leb-
endig sie erscheint, ist flichtig; die Zukunft ungewiss; die Vergangenheit
vorbei. Diese existentielle Dimension macht die Zeit zu einem Thema,
dem wir oft ausweichen. Es ist einfacher, sich mit Produktivitat,
Zeitplanen oder wissenschaftlichen Modellen zu beschéftigen, als der
nackten Tatsache unserer Endlichkeit ins Auge zu sehen. Doch dieses
Ausweichen hat einen Preis: Wer sich der Zeit nicht stellt, stellt sich letz-
tlich der eigenen Existenz nicht. Philosophie und Wissenschaft haben
sich oft nicht nur deshalb von der Zeit abgewandt, weil sie theoretisch
schwierig ist, sondern weil sie existenziell beunruhigt. Sich der Zeit zu
stellen heiBt, sich selbst zu begegnen.

Diese Faktoren haben ein intellektuelles Vakuum entstehen lassen.
Weder Physik noch Philosophie bieten bislang flir sich genommen eine
integrierte Auffassung der Zeit, die empirisches Wissen und gelebte
Erfahrung miteinander in Einklang bringt.



14  Eine Ruckkehr zur Zeit

Eine Ruckkehr zur Zeit

Der Moment ist langst uberfallig flr eine erneute Untersuchung des
Wesens der Zeit — eine Untersuchung, die weder in bloBen Gleichungen
erstarrt, noch sich hinter poetischen Bildern versteckt, noch die Zeit

als kognitive TAuschung abtut. Zu lange wurde sie als Nebenprodukt
betrachtet, als sekundarer Aspekt tieferer Prozesse oder als bloBes
Gerust fur Theorien. Doch wenn Zeitlichkeit tatsachlich allem Sein
zugrunde liegt, darf sie nicht langer Randthema bleiben. Wir mussen sie
in das Zentrum von Philosophie und Wissenschaft zurtckfuhren — nicht
als Schwierigkeit, der man ausweicht, sondern als den Boden, auf dem
jedes andere Problem steht.

Eine solche Untersuchung kann sich nicht innerhalb der Grenzen

einer einzelnen Disziplin vollziehen. Die Physik liefert unverzicht-

bare Einsichten dartiber, wie sich Zeit unter den Bedingungen von
Bewegung, Gravitation und quantitativer Unbestimmtheit verhalt.

Die Phdnomenologie hingegen zeigt, wie Zeit erlebt wird — wie das
Bewusstsein den Fluss von Gegenwart und Erinnerung bewohnt. Die
Kognitionswissenschaft flgt eine weitere Dimension hinzu, indem sie
offenlegt, wie das Gehirn zeitliche Ordnung und Kontinuitat konstrui-
ert. Theoretische Konzepte mussen diese FAden zusammenfihren und
nicht nur fragen, wie Zeit erscheint oder gemessen wird, sondern was
Zeitim Grunde ist. Erst an der Schnittstelle dieser Ansatze kann ein
kohéarentes, integriertes Bild entstehen — eines, das sowohl der Strenge
der Wissenschaft als auch der Tiefe der Erfahrung gerecht wird.

Um dieser Herausforderung zu begegnen, schlage ich ein Denkmodell
vor, das ich Existenzrealismus nenne. Anstatt mit mathematischen
Formalismen oder spekulativer Kosmologie zu beginnen, geht es vom
unbestreitbaren Faktum der Gegenwart aus. Die Gegenwart ist das
einzige Gebiet, in dem Existenz unmittelbar bestatigt werden kann -
hier ist Sein nicht abgeleitet, sondern erlebt. Von diesem Ankerpunkt
aus rekonstruiert der Existenzrealismus ein gestuftes Verstandnis von
Realitat: Vergangenheit und Zukunft werden als real anerkannt — sie
tragen Gewicht und Wirkung —, doch sie sind nicht in demselben Sinne

15

existent wie die Gegenwart. Sie gehoren zur Realitat, nicht zur Existenz:
Sie pragen das Mogliche und beeinflussen, was tatséachlich wird, doch
sie sind selbst nicht gegenwartig vor uns. Diese Unterscheidung erlaubt
es, sowohl die Wahrheit wissenschaftlicher Modelle, die auf Relationen
Uber Vergangenheit und Zukunft beruhen, als auch die Wahrheit
unmittelbarer Erfahrung, die auf der Vorrangstellung des Jetzt besteht,
zusammenzuhalten.

So lehnt der Existenzrealismus wissenschaftliche Modelle nicht ab,
sondern stellt ihre Voraussetzungen neu ins Licht. Das dominierende
metaphysische Weltbild des 20. Jahrhunderts stellte das Sein ins
Zentrum - die Welt als Ansammlung von Entitaten, die in der Zeit fort-
bestehen. Der Existenzrealismus hingegen setzt das Werden ins Zentrum
—Verénderung, Ubergang, das fortwahrende Entstehen der Gegenwart.
Um die Struktur der Existenz zu verstehen, mussen wir nicht mit
statischen Kategorien beginnen, sondern mit dem dynamischen Prozess,
durch den sich die Gegenwart standig erneuert.

Die Konsequenzen sind weitreichend. Um Existenz zu verstehen, mus-
sen wir begreifen, wie die Zeit sie begrindet. Um zu klaren, was wir unter
Realitat verstehen, mussen wir zeigen, wie Vergangenheit und Zukunft

— obwohl nicht existent — die Gegenwart formen und begrenzen. Um
Kausalitat zu verstehen, mussen wir untersuchen, wie zeitliche Ordnung
Ursachen Uberhaupt méglich macht. Um Identitat zu fassen, mussen

wir analysieren, wie das Selbst in der Zeit fortbesteht und sich zugleich
wandelt. Um Handlungsfahigkeit zu begreifen, missen wir erkennen, wie
unsere Entscheidungen sich in zeitlichen Horizonten entfalten, die Uber
den Moment der Handlung hinausreichen. Kurz: Die Zeit ist kein optio-
nales Thema, sondern der Schlissel, um Existenz, Realitat, Kausalitat,
Identitdt und Handlung zu begreifen.

Zeit zu verstehen heiBt, ihr direkt zu begegnen — ohne uns hinter
Abstraktionen zu verbergen, die ihren Fluss austrocknen, oder hinter
Theorien, die sie zur Illusion erklaren. Zeit verdient es, als real verstanden
zu werden: nicht als Nebenprodukt, nicht als geistige Projektion, nicht als
mathematische Bequemlichkeit, sondern als jene Bedingung, durch die
Existenz Uberhaupt wird.



16  Eine Ruckkehr zur Zeit

Teil I - Grundlagen des
Existenzrealismus

,»Von allen Hindernissen, die einer wirklich durchdringenden
Darstellung der Existenz im Wege stehen, ragt keines so entmutigend
auf wie die Zeit. Die Zeit erkldren? Nicht ohne die Existenz zu
erkldren. Die Existenz erkldren? Nicht ohne die Zeit zu erkldren.
Die tiefe und verborgene Verbindung zwischen Zeit und Existenz
aufzudecken - das ist eine Aufgabe fiir die Zukunft.

— John A. Wheeler, ,,How Come the Quantum?“, Annals of the New
York Academy of Sciences, Bd. 480 (1986), S. 304.

17

Eine neue Perspektive auf die
Zeit

Im Jahr 46 v. Chr. stand Julius Céasar vor einem einzigartig praktischen
und zugleich philosophischen Dilemma: Die Zeit selbst war aus dem Takt
geraten. Der romische Mondkalender hatte sich von den Jahreszeiten
entfernt, Feste verschoben sich, der Rhythmus des 6ffentlichen Lebens
geriet durcheinander. Casars julianische Kalenderreform war mehr als
ein administratives Korrekturprojekt — sie verankerte Roms Verstandnis
von Vergangenheit und Zukunft neu und zeigte, dass selbst ein Kalender
stillschweigend bestimmt, wie eine Zivilisation in der Zeit lebt.
Bemerkenswert ist dabei nicht nur die technische Losung, sondern

die tiefere Annahme, die ihr zugrunde lag. Als Casar verfligte, dass zur
Wiederherstellung der Ordnung 90 zusatzliche Tage eingefligt werden
sollten, existierten diese Tage noch in keiner gegenwartigen Weise. Und
doch wurden sie als real genug behandelt, um Blrger zu verpflichten,
Arbeit zu strukturieren und Rituale zu ordnen. Heere marschierten nach
Daten, die noch nicht gekommen waren; Bauern saten nach Monaten, die
nur als Linien auf Pergament existierten. Das Reich selbst funktionierte
auf der Grundlage einer Zukunft, die noch keine Existenz hatte — und den-
noch eine unbestreitbare Wirkkraft besaB.

Was in Rom geschah, ist keineswegs einzigartig. Jede Gesellschaft, ob
antik oder modern, lebt nach Kalendern, Vertragen und Verpflichtungen,
die sich auf das Noch-nicht stutzen. Der Kalender markiert nicht blo
den Ablauf der Tage — er projiziert Realitat nach vorn und behauptet,
dass die Zukunft, so abwesend sie auch ist, bereits in das Gewebe von
Entscheidung und Verantwortung eingewoben ist. Damit bestatigt er still
eine Wahrheit: Wir kdnnen nicht leben, als gabe es Vergangenheit und
Zukunft nicht. Sie mogen in der Gegenwart nicht existieren, doch sie sind
real genug, um zu bestimmen, wie wir essen, lieben, bauen und regieren.
So zeigt eine einfache Kalenderreform, was die Philosophie oft nur
schwer in Worte fassen kann. Vergangenheit und Zukunft stehen zwar
nicht auf der Buhne der lebendigen Gegenwart, doch sie driicken mit
einem Gewicht auf uns, das sich nicht leugnen lasst. Die umfassendere



18 Eine neue Perspektive auf die Zeit

Frage lautet: Wie sollen wir dieses Gewicht verstehen —was bedeutet es,
dass etwas real sein kann, ohne jetzt zu existieren? Dieses Ratsel greift
das folgende Kapitel auf —im Denkmodell des Existenzrealismus."

Den ersten Schritt ins Denken setzen

Die Zeit umgibt uns vollstandig, und doch versuchen wir unabléssig, ihr
Wesen festzuhalten. Wenn wir uns die einfachsten Fragen stellen - Was
istin der Zeit real? Was existiert? Und wann? - zerfallen unsere Antworten

in Theorien, die jeweils etwas Wesentliches erfassen, aber nie das Ganze.

Die Debatten Uber die Zeit schwingen wie ein Pendel: Konzentrieren wir
uns nur auf die Gegenwart, verschwindet der Rest der Zeit; strecken wir
uns nach der Ewigkeit, verliert das lebendige Jetzt seinen Puls. Dieses
Kapitel betritt jenen umstrittenen Raum und schlagt eine neue Balance
vor —das Denkmodell des Existenzrealismus.

Diese Debatten mogen abstrakt erscheinen, eine Beschaftigung fur
Philosophinnen und Philosophen — doch ihre Tragweite reicht weit.
Wenn die Vergangenheit nichts wére, was bliebe von Erinnerung oder
Verantwortung? Und wenn die Zukunft bereits feststlinde, was wiirde
aus Freiheit und Veranderung? Solche Fragen treffen den Kern unseres
Lebens - sie berthren, wie wir trauern, hoffen und die Welt gestalten,
die wir bewohnen. Zeit ist kein bloBes Thema der Metaphysik; sie ist die
Buhne, auf der jedes menschliche Drama spielt.

Betrachten wir unsere Alltagssprache. Wir sagen: ,,Die Dinosaurier sind
real — obwohl sie verschwunden sind“, oder ,,Der Sturm morgen ist real
genug, dass ich besser einen Schirm mitnehme.” Solche Satze fugen
sich nur schwer in die gangigen philosophischen Theorien. Der strikte
Presentismus, der behauptet, nur die Gegenwart existiere, hat Muhe,
den verschwundenen Kreaturen oder den noch nicht eingetretenen
Ereignissen Realitat zuzuschreiben. Der Eternalismus, der Zeit als fes-
tes Geflige von Ereignissen versteht, kann Dinosaurier und Stirme zwar
berucksichtigen, doch um den Preis, die Einzigartigkeit des gegenwarti-
gen Augenblicks zu leugnen, in dem wir tatsachlich leben. Die Growing-
Block-Theorie erklart Vergangenheit und Gegenwart flir real, lasst aber
die Zukunft offen — und ringt zugleich mit der Frage, was es bedeutet,
dass Realitat ,wachst®. Jede dieser Positionen bewahrt einen Teil unserer

1Trepp, T. C. (2025). Existential Realism: A Distinct Ontological Framework Beyond Presentism. (Preprint) https://
philpapers.org/archive/TENERM.pdf DOI: 10.5281/zenodo.17034826

19

zeitlichen Intuition, gibt aber einen anderen auf.

Hier bietet der Existenzrealismus einen neuen Ansatz. Anstatt uns
zwischen einer flichtigen Gegenwart und einer erstarrten Ewigkeit
entscheiden zu lassen, fuhrt er eine einfache, aber folgenreiche
Unterscheidung ein: Existieren ist nicht dasselbe wie real sein.
Existenzist, in dieser Sicht, dem vorbehalten, was jetzt und im Prinzip
beobachtbar ist. Realitat hingegen reicht weiter — sie umfasst die
Vergangenheit, die Spuren hinterlassen hat, und die Zukunft, die durch
Erwartung und Vorbereitung Schatten vorauswirft. Nur die Gegenwart
existiert, doch Vergangenheit und Zukunft bleiben real.

Philosophische Auffassungen der Zeit haben viele Gestalten angenom-
men. Der Presentismus halt daran fest, dass nur die Gegenwart existiert.
Der Eternalismus betrachtet Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft als
gleichermaBen real —wie Punkte in einer vollendeten Struktur. Diese Sicht
spricht unsere alltagliche Intuition an: Wir wissen, dass das Vergangene
fortwirkt und das Kuinftige uns beeinflusst. Sie verspricht zudem begrif-
fliche Klarheit und bietet ein Konzept, das zwischen Auflésung und
Determinismus vermittelt.

Die folgenden Seiten untersuchen, wie der Existenzrealismus sich zu
diesen Alternativen — Presentismus, Eternalismus und Growing Block
—verhalt, und wie er die Ratsel von Wahrheit, Kausalitat, Relativitat

und Zeitfluss neu fasst. Vor allem aber versucht er, wissenschaftliche
Erkenntnis und gelebte Erfahrung zu verweben — und jenes Empfinden zu
erhellen, dass die Gegenwart zwar einzigartig ist, doch nie fur sich allein
steht.

Wo Theorien der Zeit aufeinanderprallen

Die philosophische Untersuchung der Zeit ringt seit jeher mit der
Aufgabe, die Gegenwart mit der Last der Vergangenheit und der
Anziehung der Zukunft zu versbhnen. Der Presentismus klingt

zunachst nach gesundem Menschenverstand, steht jedoch vor ernsten
Problemen - etwa in Bezug auf Wahrheit, personale Identitat und seinen
Widerspruch zur Relativitatstheorie.

Der Eternalismus hingegen prasentiert die Zeit als abgeschlossenes
Archiv, in dem jede Seite gleichermaBen real ist. Dieses Modell passt ele-
gant sowohl zur Geschichtsschreibung als auch zur vierdimensionalen



20 Eine neue Perspektive auf die Zeit

Raumzeit der Relativitat — doch zu einem hohen Preis: Das erlebte
Stromen von Wandel und Moglichkeit erscheint als bloBe Tauschung des
Bewusstseins. Freiheit — und mit ihr das Drama des Werdens - scheint
ausgeloscht, wenn die Taten von morgen bereits neben denen von
gestern eingetragen stehen.

Die Growing-Block-Theorie bietet einen Kompromiss: Vergangenheit
und Gegenwart existieren, die Zukunft noch nicht. Man stelle sich die
Realitat wie ein Buch vor, das Seite fur Seite geschrieben wird — gestern
fest, heute in Bewegung, morgen noch leer. Dieses Bild bewahrt die
Bestandigkeit der Vergangenheit und die Offenheit der Zukunft. Doch
auch hier stellen sich Schwierigkeiten: Wie wachst dieses ,,Buch” -
und durch welchen Mechanismus werden neue Seiten hinzugefugt?

Zu sagen, der Block ,wachse®, impliziert eine verborgene Zeit, in der
dieses Wachstum stattfindet — eine unbequeme Zusatzannahme. Zudem
erschuttert die Relativitat die Vorstellung einer universellen Gegenwart,
die zugleich im gesamten Kosmos geschrieben wirde.

Unter all diesen Positionen liegt ein bedeutungsvolleres Unbehagen:
Keine erfasst zugleich die Lebendigkeit der Gegenwart und das fortdau-
ernde Gewicht anderer Zeiten ohne Widerspruch. Der Presentismus
bewahrt die Frische des Jetzt, lost aber den Rest der Zeit in Nichts auf.
Der Eternalismus verleiht allen Momenten gleiche Realitat, glattet jed-
och jene Bewegung, die zeitliches Leben Uberhaupt erst ausmacht. Die
Growing-Block-Theorie halt Festigkeit und Offenheit zusammen, stolpert
aber uber die Frage, wie ,Werden“ physikalisch verstanden werden kann.
Die Zeit erweist sich als zu reichhaltig fir ein einziges Modell — und zugle-
ich als zu grundlegend, um unbestimmt zu bleiben. Das Konto bleibt
unausgeglichen. Wie lasst sich die Einzigartigkeit der Gegenwart bejahen,
ohne die Wirkkraft des Vergangenen oder Kiinftigen zu leugnen? Wie kann
die Zeit zugleich offen und kontinuierlich sein — wissenschaftlich prazise
und doch erfahrungsgemaB wahr? Mit diesen Schwierigkeiten vor Augen
wenden wir uns nun der Frage zu, wie sich das Problem anders fassen
lasst.

21

Jenseits von Presentismus, Eternalismus und
Block

Dinosaurier existieren nicht mehr. Der Satz scheint einfach - kein leb-
endes Exemplar wandelt mehr tUber die Erde — und doch birgt er ein
Ratsel. Wir behandeln sie als real: Paldontologen rekonstruieren ihre
Knochen, Museen stellen ihre Uberreste aus, und die Geschichte
anerkennt ihre Welt als Tatsache. Sie sind vergangen —und dennoch
real. Wie kann etwas real sein, das jetzt nicht existiert? Diese Licke
zwischen Realitdt und Existenz ist der Zugang zum Existenzrealismus —
einer Sichtweise, die besagt, dass nur die Gegenwart wirklich existiert,
wahrend Vergangenheit und Zukunft auf unterschiedliche Weise real
bleiben.

Was also istin der Zeit tatsédchlich real? Ist Realitat auf die Gegenwart
beschrankt, oder zahlen vergangene und zuklinftige Ereignisse ebenfalls
dazu? Drei klassische Antworten umreiBen das Feld der Debatte:

e Presentismus: Nur die Gegenwart existiert — Vergangenheit
und Zukunft sind nicht real. Diese Sicht entspricht der
Alltagserfahrung, scheitert aber rasch: Wenn die Vergangenheit
nichts ist, wie kdnnen Erinnerung, Geschichte oder Kausalitat
wahr sein? Und wenn die Relativitatstheorie eine universelle
Gegenwart bestreitet, was bleibt dann von diesem strikten Jetzt?

e Eternalismus: Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft exist-
ieren gleichermaBen —wie Orte im Raum. Das Universum wird
zu einem ,,Block®, in dem jedes Ereignis — gestern, heute, mor-
gen — bereits feststeht; der Zeitfluss ist nur eine Perspektive
des Bewusstseins. Diese Sicht harmoniert mit der Relativitat
und bewahrt die Wahrheiten der Vergangenheit, loscht aber
den besonderen Status der Gegenwart aus und verwandelt
Veranderung in Illusion.

o  Growing-Block-Theorie: Vergangenheit und Gegenwart exist-
ieren, die Zukunft jedoch nicht. Die Realitat wachst, wahrend
neue Momente hinzukommen; sie bewahrt eine fortschreitende
Gegenwart und eine gesicherte Vergangenheit. Doch sie bleibt
ratlos, was das ,,Fortschreiten“ der Gegenwart bewirkt und wie
dieses Wachstum mit der Relativitat vereinbar ist.



22 Eine neue Perspektive auf die Zeit

Jede klassische Sicht erfasst eine Wahrheit, verfehlt aber eine andere.
Der Presentismus bewahrt das lebendige Jetzt, loscht aber Geschichte
und Maglichkeit; der Eternalismus stellt sie wieder her, friert daflir den
Fluss der Zeit ein; die Growing-Block-Theorie halt beides fest, kann jed-
och das Werden nicht erklaren.

Hier setzt der Existenzrealismus als vierte Moglichkeit an. Es scheint,

als stinden wir zwischen zwei Extremen: einem metaphysischen
Absolutismus (,,Nur das Jetzt ist real, alles andere ist nichts“) und einer
Uberdehnten Realitat (,,Alles zu allen Zeiten ist gleichermaBen real,
wodurch Wandel und Einzigartigkeit des Jetzt Illusion werden®). Jede klas-
sische Theorie erfasst etwas Wesentliches und Ubersieht zugleich etwas
anderes.

Doch gibt es einen Weg, die echte Besonderheit der Gegenwart

zu bewahren, ohne den Rest der Zeit fur unreal zu erklaren? Der
Existenzrealismus |6st diese Sackgasse. Er stimmt mit dem Presentismus
darin Uberein, dass nur die Gegenwart wirklich existiert — Existenz bedeu-
tet: hier und jetzt zu sein —, fuhrt jedoch eine entscheidende Wendung
ein: Existenz und Realjtét sind nicht dasselbe. Wahrend die Existenz

auf die Gegenwart beschrankt ist, umfasst die Realitat auch die Spuren
der Vergangenheit und die Moglichkeiten der Zukunft. So bleibt die
Gegenwart in ihrer Vorrangstellung erhalten, ohne dass Vergangenheit
oder Zukunft ausgeléscht werden.

Das mag zunachst paradox klingen — wie kann etwas real sein, wenn es
jetzt nicht existiert? Doch diese Unterscheidung wird schnell intuitiv.
Durch sie bleibt die Gegenwart das Zentrum — der einzige Moment, den
wir unmittelbar erfahren —, wahrend Vergangenheit und Zukunft dennoch
echte Realitat besitzen, jenseits von Fiktion oder Nichts. Damit lost sich
die Spannung: Nur das Jetzt existiert, doch die Realitat reicht davor und
danach.

Wie das genau zu verstehen ist, fUhrt uns zur zentralen Unterscheidung,
die im Herzen des Existenzrealismus steht — zwischen Existenz und
Realitat.

23

Existenz und Realitat: Was jetzt ist — und was zahlt

Im alltaglichen Sprachgebrauch behandeln wir existieren und real sein
meist als gleichbedeutend - ,,Gibt es Einhdrner?“ und ,,Sind Einhdrner
real?“ scheinen dieselbe Frage zu stellen. Der Existenzrealismus zeigt
jedoch: Im Kontext der Zeit 6ffnet die Trennung beider Begriffe einen
entscheidenden Erkenntnisweg. In diesem Denkmodell hat Existenz eine
prazise Bedeutung: Etwas zu existieren heiB3t, gegenwartig und empirisch
Teil der beobachtbaren Welt zu sein. Realitdt dagegen ist umfassender —
sie schlieBt alles ein, was zur Geschichte der Welt gehort, was Wirkung
entfaltet oder Wahrheit tragt, auch wenn es jetzt nicht existiert.

Formuliert im strengen Sinn definiert der Existenzrealismus Existenz als
das, was in der Gegenwart und prinzipiell beobachtbar ist. Zu existieren
bedeutet: hier und empirisch zugédnglich zu sein —in der Lage, unsere
Sinne oder Messinstrumente zu beeinflussen. Diese Definition erweitert
den empiristischen Ansatz von van Fraassen, der nur das Beobachtbare
als erkenntnistheoretische Verpflichtung anerkennt, und macht diese
Beschrankung zum objektiven Kriterium selbst. BloBe Anwesenheit
genugt also nicht: Wenn etwas jetzt prinzipiell nicht erfassbar ist, zahlt es
nicht als existent.?

Ein ferner Stern existiert jetzt, wenn er Licht aussendet, das uns -
zumindest theoretisch — erreichen kann. Ein Planet, der fur immer jen-
seits jeder kausalen Verbindung bleibt, existiert nicht: Nichts an ihm kann
sich hier und jetzt bemerkbar machen. Wir bleiben agnostisch, bis eine
Wechselwirkung moglich wird. Existenz ist in diesem Sinn die Gesamtheit
dessen, was aktiv an der gegenwartigen Szene der Welt teilnimmt.

Realitat hingegen ist die groBere Buhne. Zu sagen, etwas sei real, bedeu-
tet, dass es eine Rolle in der kausalen oder informationellen Struktur

der Welt spielt — unabhangig davon, ob es jetzt existiert oder nicht. Alles,
was gegenwartig existiert, ist selbstverstandlich real, einfach weil es da
ist. Aber die Realitat reicht weiter. Vergangene Entitdten und Ereignisse
konnen real sein, auch wenn sie nicht mehr existieren, sofern sie Spuren
oder Wirkungen hinterlassen haben. Ebenso sind zuklinftige Ereignisse
real, obwohl sie noch nicht existieren, wenn sie bereits in Evidenz gegrun-
det sind oder die Gegenwart beeinflussen — etwa wenn ein bevorste-
hendes Ereignis unsere Handlungen formt.

2van Fraassen, B. C. (1980). The Scientific Image. Oxford University Press.



24  Eine neue Perspektive auf die Zeit

Das lasst sich an konkreten Beispielen verdeutlichen:

e Der Ausbruch des Vesuvs im Jahr 79 n. Chr. existiert nicht mehr
—eristvorbei. Doch erist real, weil seine Spuren fortbestehen:
die Ruinen von Pompeji, die Schriften Plinius’, die veranderte
Landschaft. Das Ereignis geschieht nicht jetzt, aber seine
Realitat tragt die Wahrheit des Satzes ,Der Ausbruch hat stattge-
funden®. Im Existenzrealismus sind vergangene Ereignisse reale
Kapitel der Weltgeschichte, auch wenn sie nicht mehr existieren.

e Eine fur das ndachste Jahr vorhergesagte Sonnenfinsternis
existiert jetzt nicht, ist aber real in einem vorausschauenden
Sinn. Ihre kiinftige Erscheinung beeinflusst schon jetzt das
Handeln - Forschende planen Beobachtungen, Reisende buchen
Unterkunfte. Die Bewegung der Himmelskorper strebt auf sie zu,
wodurch sie bereits Teil der Realitat ist. Wenn sie eintritt, wird
die Finsternis existieren; danach bleibt sie real als vergangenes
Ereignis.
Existenz ist der Scheinwerfer auf die Gegenwart; Realitat ist die groBere
Blhne, die sich vor und hinter ihr erstreckt. Im Existenzrealismus existiert
nur die beleuchtete Szene, wahrend Vergangenheit und Zukunft in ihren
Spuren und Tendenzen real bleiben. Damit l6st sich das zentrale Problem
des Presentismus: Vergangene Wahrheiten bleiben gultig, weil vergan-
gene Ereignisse real sind — durch ihre Wirkungen und Aufzeichnungen.
Sokrates existiert nicht mehr, aber er ist real durch seinen Einfluss und
seine historische Prasenz. Ebenso wirkt die Zukunft auf uns ein — der
Sturm von morgen existiert nicht, doch seine Realitat zahlt, wenn ich
heute einen Schirm mitnehme.

Man kann sich die Zeit wie ein Theaterstlck vorstellen. Der

Presentismus sagt: Nur die Szene unter dem Scheinwerfer ist real. Der
Eternalismus sagt: Das gesamte Stlick ist gleichzeitig beleuchtet. Der
Existenzrealismus unterscheidet sich: Nur die aktuelle Szene wird ges-
pielt (sie existiert), doch vergangene Szenen hinterlassen Requisiten und
Spuren auf der Buhne, wahrend zukunftige bereits geprobt und vorbere-
itet werden - sie werfen ihren Einfluss voraus, bevor sie beginnen. Der
Scheinwerfer der Existenz leuchtet nur auf das Jetzt, doch die Realitat
umspannt Vergangenheit und Zukunft — sie halt die Erzahlung zusammen,
ohne jeden Moment zugleich zu erhellen.

25

Die Laterne reprasentiert den vollen Umfang der objektiven Existenz (den physikalischen gegen-
wartigen Moment). Der fokussierte Scheinwerfer veranschaulicht den stark selektiven Prozess des
Bewusstseins, der unsere enge, subjektiv erlebte ,,Specious Present” (ausgedehnte/trugerische
Gegenwart) innerhalb dieses existierenden Moments definiert. Abb. 1.

Indem wir ,existiert jetzt“ von ,,ist real” unterscheiden, erkennen wir,
dass etwas Bedeutung haben und die Welt pragen kann, ohne in der
Gegenwart zu existieren. Diese Unterscheidung wenden wir ohnehin
an, wenn wir historische Ereignisse ,,real“ nennen, obwohl sie langst
vergangen sind. Der Existenzrealismus formalisiert diese Intuition: Die
Gegenwart existiert; Vergangenheit und Zukunft bleiben real in anderen
Formen.

Unser Wissen uber nicht-gegenwartige Realitat entsteht allein durch
gegenwartige Evidenz. Wir greifen nicht direkt in Vergangenheit oder
Zukunft; wir studieren Spuren, Aufzeichnungen und Signale, die jetzt ver-
figbar sind. Fossilien zeigen uns, dass Dinosaurier real waren, ebenso
deuten Wettermodelle und Wolken darauf hin, dass der morgige Sturm
realist—in Annahme. Wie Elektronen, die wir aus den Spuren in der
Nebelkammer erschlieBen, sind vergangene und zuktinftige Ereignisse
durch ihre gegenwartigen Wirkungen erkennbar. Der Existenzrealismus
macht dies explizit: Vergangenes bleibt real durch seine Spuren,



26 Eine neue Perspektive auf die Zeit

Zukunftiges durch seine gegenwartigen Grundlagen. Damit bleibt unsere
Sprache nattrlich - Fossilien existieren, also sind Dinosaurier real — ohne
die unplausiblen Verneinungen des strikten Presentismus.

Das Kernprinzip des Existenzrealismus durfte nun deutlich werden: Er
entwirft ein zweistufiges Bild der Realitat in der Zeit.

e Oberste Ebene: Existenz = das, was jetzt und beobachtbar ist.

o Umfassendere Ebene: Realitédt = alles, was im kausalen oder
informationellen Gefuge der Welt tatsachlich wirksam ist—ob es
jetzt existiert oder nicht.

Dieses Konzept bleibt sparsam in dem, was es Existenz zuschreibt

(es verpflichtet sich nicht zu Entitaten auBerhalb unseres zeitlichen
Schnitts ohne Evidenz), aber groBzligig in dem, was es Realitat nennt
(es anerkennt, dass Kausalitat und Bedeutung sich vor und nach der
Gegenwart erstrecken). So bleibt das Denkmodell geordnet — wir Uber-
frachten das, was existiert, nicht mit Geistern der Vergangenheit oder
spekulativen Zukinften — und zugleich wahrheitsgetreu gegenuber der
Struktur der Zeit — wir verwerfen weder Geschichte noch kommende
Wahrscheinlichkeiten.

Kurz gesagt: Nur die Gegenwart existiert vollstandig; die Vergangenheit
bleibt real durch ihre Spuren, die Zukunft wird real durch ihre Anfénge in
der Gegenwart. Wir haben die Frage ,,Was ist real in der Zeit?“ aufgeteilt
in zwei: Was existiert jetzt? und was — obwohl es jetzt nicht existiert — hat
dennoch Realitat durch Ursache oder Erwartung? Diese Unterscheidung
mag technisch erscheinen, doch sie spiegelt genau wider, wie wir die Zeit
tatsachlich erleben.

Der gelebte Moment: Wie wir die Dehnung der Realitat
erfahren

Die Unterscheidung zwischen Existenz und Realitat ist keine bloB
abstrakte Uberlegung - sie zeigt sich darin, wie wir Zeit tatséchlich
erleben, uns an Vergangenes erinnern und Zukunftiges erwarten. Das
Bewusstsein lebt nicht in einem messerscharfen Augenblick. Unser
Erleben des , Jetzt“ ist geschichtet — es enthalt ein Verblassen der
Vergangenheit und ein Erwarten der Zukunft in sich. Diese Idee wurde
bereits vor Uber hundert Jahren vom Phadnomenologen Edmund Husserl
untersucht, und die moderne Kognitionswissenschaft bestatigt sie auf
neue Weise.

27

Beim Horen einer Melodie zeigt sich, dass die Gegenwart Tiefe besitzt.
Wir héren den Ton, der gerade erklingt, behalten die eben verklun-
genen im Gedachtnis und erwarten zugleich, was als Nachstes kommt.
Husserl nannte diese geschichtete Struktur die scheinbare Gegenwart
—eine gelebte Dicke aus Eindruck, Retention und Protention, in der
Vergangenheit und Zukunft in die Wahrnehmung Ubergehen.

Der Existenzrealismus lasst sich prazise auf dieses Musikerlebnis
abbilden. Streng genommen existiert nur der Ton, der jetzt erklingt. Die
soeben gespielten Tone existieren nicht mehr, sind aber in unserem
Bewusstsein real als Retentionen; der nachste Ton existiert noch nicht, ist
jedoch realin der Erwartung. Die Erfahrung selbst zeigt also, dass Realitat
Uber die Existenz hinausreicht: Der gegenwartige Moment enthalt Spuren
der Vergangenheit und Vorahnungen der Zukunft. Husserls Analyse

von Eindruck, Retention und Protention beschreibt diese Struktur des
Erlebens, und der Existenzrealismus gibt ihr eine theoretische Grundlage.

Der Philosoph Thomas Metzinger spricht von einem Fenster der
Prdsenz, das das Gehirn aufrechterhalt — einer kurzen Spanne, in der
Sinneseindriicke mit Vorhersagen integriert werden. Das Gehirn aktu-
alisiert die Welt nicht in unendlich kleinen Schnitten; es halt einen

Puffer jungster Millisekunden und eine Projektion der nachsten,
wodurch das entsteht, was wir als flieBenden Moment empfinden.® Das
bedeutet: Selbst auf neuronaler Ebene behandelt das Gehirn jlingste
Vergangenheiten als noch Teil des aktuellen Weltzustands (es halt sie flr
kurze Zeit in den Schaltkreisen aktiv) und sehr nahe Zuklinfte als bereits
wirksam (es prognostiziert und bereitet Erwartungen vor). In Metzingers
Sichtintegriert das bewusste Selbst Erfahrungen tGber ein kurzes
Zeitfenster hinweg, nicht Uber einen Nullpunkt. Unser Gehirn lebt den
Existenzrealismus: Es behandelt die unmittelbare Vergangenheit und die
nahe Zukunft als gegenwartig operativ real.

Phanomenologie und Kognitionswissenschaft stlitzen gemeinsam die
Idee einer Realitat ohne gegenwartige Existenz. Unser Selbstgefiihl und
unsere Kontinuitat beruhen darauf, nicht-gegenwartige Elemente aktiv zu
halten: Der eben verklungene Ton hallt nach, der kommende ist bereits
antizipiert. Der Existenzrealismus liefert daflir die Deutung: Diese Dinge
sind tatsachlich real —im Bewusstsein und in ihren Wirkungen —, auch
wenn sie den Status gegenwartiger Existenz nicht erfullen. Indem er mit

3 Metzinger, T. (2004). Being No One: The Self-Model Theory of Subjectivity. MIT Press.



28 Eine neue Perspektive auf die Zeit

dieser Struktur des Erlebens ubereinstimmt, gewinnt der Ansatz eine
natlrliche Glaubwiurdigkeit: Er entspricht der psychologischen Wahrheit
unseres zeitlichen Lebens.

Diese zeitliche Dehnung des Erlebens hat auch moralische Bedeutung.
Der Existenzrealismus besitzt daher eine pragmatische und ethische
Dimension: Wir behandeln die Vergangenheit als bedeutsam und die
Zukunft als wert, ihr Aufmerksamkeit zu schenken — wir erinnern, bere-
uen, planen, Ubernehmen Verantwortung. Ein strikter Presentismus
wurde Reue oder Planung sinnlos machen. Der Existenzrealismus stellt
ihren Sinn wieder her: Vergangenheit und Zukunft sind real, auch wenn
sie jetzt nicht existieren. Damit verankert er Verantwortung, Erinnerung
und Voraussicht in der Realitat selbst — er verséhnt unsere gelebte Ethik
mit einer klareren Struktur der Zeit.

Zusammengefasst verknupft der Existenzrealismus Erkenntnistheorie,
Phanomenologie und Ontologie zu einer einheitlichen Sicht der Zeit.

Er bleibt dabei in der Beobachtung und Erfahrung verwurzelt: Alles
Wissen Uber nicht-gegenwartige Dinge entspringt gegenwartiger
Evidenz, und unsere Erfahrung behandelt das Jetzt ohnehin als Uber-
greifend — gedehnt tUber Vergangenheit und Zukunft. Die Unterscheidung
zwischen Existenz und Realitat ist also praktisch, nicht nur theoretisch.
Sie bietet eine gemeinsame Sprache fur Wissenschaft, Philosophie und
Geschichtsschreibung — eine, die klart, was gegenwartig ist und was,
obwohl jenseits der Gegenwart, dennoch zur Realitat gehort.

Im nachsten Abschnitt werden wir sehen, wie dieses Denkmodell sich
mit den klassischen Theorien der Zeit verbindet — und wo es sich bewusst
von ihnen entfernt.

Vergleich der Theorien: Presentismus, Eternalismus,
Growing Block und Existenzrealismus

Um zu verstehen, was den Existenzrealismus von den klassischen
Modellen unterscheidet, lohnt sich ein direkter Vergleich mit den drei
etablierten Theorien. Zwei Leitfragen strukturieren diesen Vergleich:

1. Was existiert zu einem gegebenen Moment?

2. Wasgilt als real - insbesondere in Bezug auf Vergangenheit und
Zukunft?

29

Die folgende Ubersicht fasst die Unterschiede zusammen:

Theorie

Was existiert
(Ontologie des Jetzt)

Vergangenheit

Zukunft

Presentismus

Nur gegenwartige
Entitaten existieren
(nur die Gegenwart
istreal).

Vergangene Entitaten
existieren nicht

mehr und bleiben
auch nicht real - die
Vergangenheit ist ver-
gangen und lebt nur
in der Erinnerung fort.

Zukunftige Entitaten
existieren nicht (da
sie noch nicht sind)
und sind auch nicht
real — die Zukunft
istim Jetzt bloB
Moglichkeit.

Eternalismus

Vergangenheit,
Gegenwart und
Zukunft existieren
gleichermaBen (die
Zeitist ein vierdimen-
sionaler Block).

Vergangene Entitaten
existieren (zeitlos)
und sind ebenso real
wie die Gegenwart.

Zukunftige Entitaten
existieren (zeitlos)
bereits und sind
ebenso real wie
gegenwartige.

Growing Block

Vergangenheit und
Gegenwart existie-
ren (der Block der
Realitat wachst mit
der Zeit); die Zukunft
existiert noch nicht.

Vergangene Entitaten
existieren (sie sind
Teil des bereits
gewachsenen Blocks)
und sind real - die
Vergangenheit ist ein
stetig wachsendes
Archiv der Realitat.

Zukunftige Entitaten
existieren noch nicht
und sind daher noch
nicht real - sie wer-
denin Existenz tre-
ten, wenn der Block
wachst, sind aber
gegenwartig nichts
Wirkliches.

Existenzrealismus

Nur gegenwartige
Entitaten existieren
—und nur, wenn sie
jetzt beobachtbar
sind (ein strengeres
presentistisches
Kriterium). Dennoch
reicht die Realitat
Uber die Gegenwart
hinaus.

Vergangene Entitaten
existieren nicht mehr,
bleiben jedoch real
durch die Spuren,
Aufzeichnungen und
Wirkungen, die sie in
der Gegenwart hinter-
lassen haben. Die
Vergangenheit ist ein
tatsachlicher Teil der
Realitat, auch wenn
sie keine gegenwar-
tige Existenz besitzt.

Zukunftige Entitaten
existieren noch nicht,
sind aber real, inso-
fern sie antizipiert
oder bereits kausal
im Entstehen begrif-
fen sind. Die Zukunft
ubt reale Wirkung
durch Erwartungen,
Plane und Tendenzen
aus, auch ohne
gegenwartige
Existenz.




30 Eine neue Perspektive auf die Zeit 31

In dieser Tabelle bezeichnet existieren das, was gegenwartig zum
Inventar der Welt gehort, wahrend real sein meint, als Teil der gesamten 2
Struktur der Welt — kausal oder wahrheitsbezogen — gezahlt zu werden.

Alle Theorien stimmen darin Uberein, dass gegenwartige Dinge sowohl

existieren als auch real sind; die entscheidenden Unterschiede betreffen ®-
Vergangenheit und Zukunft. PR

Der Presentismus bietet das schlankste Konzept — nur die Gegenwart gg_ﬂ
zahlt als real. Der Eternalismus dagegen dehnt die Realitat auf die gesa- GE

mte Raumzeit aus. Die Growing-Block-Theorie liegt zwischen beiden: Sie

lasst die Vergangenheit fortbestehen, halt aber die Zukunft offen. @
Der Existenzrealismus ist keine Kompromissposition, sondern ein neuer -
begrifflicher Zugang — er trennt Existenz und Realitat. Wie die Tabelle
zeigt, teilt er mit dem Presentismus die Auffassung, dass nur gegen-
wartige Dinge existieren, verschéarft diese aber, indem er empirische
Zuganglichkeit verlangt. Damit bleibt die Gegenwart klar definiert

und privilegiert: Auf die Frage ,,Was existiert jetzt?“ antwortet der
Existenzrealismus fast wie ein strikter Presentist — mit der Einschrankung,
dass etwas, das prinzipiell unerkennbar oder kausal isoliert ist, nicht als

existent gilt. ®

1 Keing exantierende
Ferpanpemhest

T Uhaall e, - J r H{IHE{FIEI'HITAJ'I"
Vergangenheit ..
Banee A

Der Eternalismus (1), der Presentismus (2) und der Existenzielle Realismus (3) bieten

Gege nwart *eag, drei grundverschiedene Antworten auf die Frage, was existiert. Der Eternalismus
.-, sieht die gesamte Zeit — Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft — als gleichermaBen
Eul{unﬁ T, realinnerhalb eines riesigen Blockuniversums an. Der Presentismus beharrt darauf,

- g dass nur die fluchtige Gegenwart existiert, wodurch weder von der Vergangenheit

T Biivind noch von der Zukunft Spuren verbleiben. Der Existenzielle Realismus (ER) nimmt

eine Mittelstellung ein: Nur die Gegenwart existiert, ist jedoch durchdrungen von der
strukturellen Realitat dessen, was war und was kommen mag. Abb. 2.



32 Eine neue Perspektive auf die Zeit

Auf die Frage ,Was ist insgesamt real?“ ndhert sich der Existenzrealismus
hingegen dem Eternalismus und der Growing-Block-Sicht: Er bejaht, dass
vergangene Entitaten und Ereignisse real sind (auch wenn sie nicht mehr
existieren) und dass zumindest einige zuklnftige real sind (jene, die mit
Evidenz oder Wahrscheinlichkeit auf sich zukommen). Damit verbindet
der Existenzrealismus die jeweiligen Starken der anderen Theorien, ohne
in ihre Extreme zu fallen.

Er bewahrt die Gegenwartszentrierung des Presentismus, die
Anerkennung anderer Zeiten des Eternalismus und die Intuition des
Werdens der Growing-Block-Theorie — ordnet sie aber unter eine klarere
Logik.

Der Existenzrealismus ist kein Hybrid, sondern eine neue Perspektive.
Wahrend Presentismus, Eternalismus und Growing Block Existenz und
Realitat gleichsetzen, l6st ER diese Verbindung auf. Die Vergangenheit ist
real, ohne zu existieren — es bedarf keiner Zwischenldsung. Die Zukunft
ist ebenfalls real, aber nur als entfaltende Moéglichkeit, nicht als fest-
stehende Tatsache. Damit bleibt die Offenheit der Zeit gewahrt: Unsere
Handlungen formen tatsachlich, was wirklich wird, da kein zukunftiges
Ereignis bereits existiert.

Auch die Relativitat fligt sich muhelos in den Existenzrealismus

ein. Existenz ist lokal - sie wird durch die jeweilige Gegenwart des
Beobachters definiert —, wahrend Realitat das gesamte raumzeitliche
Netzwerk umfasst. So ist die Gegenwart empirisch und variabel, die
Realitat dagegen global und kontinuierlich. Jeder Beobachter hat seinen
eigenen gegenwartigen ,,Lichtkegel“ — seinen Scheinwerfer der Existenz
—, doch die Realitat ist die gesamte Blihne, Uber die letztlich Einigkeit ent-
steht, sobald Signale sie verbinden.

Damit ist die Existenz relativzum Beobachter, die Realitat jedoch global.
Der Existenzrealismus vermeidet so sowohl das absolute Jetzt, das die
Physik verwirft, als auch den zeitlosen Block des Eternalismus. Er bietet
eine relativistisch stimmige Architektur: Die Gegenwart ist lokal und
empirisch, die Realitat umfassend und zusammenhangend.

33

Warum das wichtig ist: Die Briicke zwischen
menschlicher Erfahrung und objektiver Realitat

Die Unterscheidung zwischen dem, was existiert, und dem, was real
ist, reicht weit Uber metaphysische Debatten hinaus. Sie hilft, die
Welten der Erfahrung und der Wissenschaft zu verséhnen, und begriin-
det ein Zeitverstandnis, das sowohl menschlicher Bedeutung als auch
empirischer Erkenntnis gerecht wird.

Beginnen wir mit der menschlichen Erfahrung selbst. Wir leben in der
Zeit als Wesen, die standig uber die Gegenwart hinausgreifen — wir
hiten Erinnerungen, werden von der Vergangenheit geformt oder beun-
ruhigt und planen fur eine Zukunft, die noch nicht da ist. All dies setzt
voraus, dass Vergangenheit und Zukunft in gewissem Sinn mehr als
bloBe Namen sind. Ware die Vergangenheit unreal, wirden Erinnerung
und Gerechtigkeit zu Ehrfurcht vor einem Nichts verkommen. Ware die
Zukunft unreal, verléren Vorbereitung und Fursorge ihren Sinn. Und
doch spuiren wir, dass beides wirklich zahlt: Die Vergangenheit begrin-
det Identitat, die Zukunft ruft nach Verantwortung. Wir halten jemanden
fur eine im letzten Jahr begangene Tat verantwortlich, weil wir glauben,
dass das Ereignis tatsachlich stattgefunden hat und seine moralische
Bedeutung fortbesteht; die Vergangenheit verschwindet nicht mit dem
Moment. Ebenso fuhlen wir uns eins mit unserem friheren Selbst: Das
Kind, das wir waren, ist vergangen und doch noch wir — eine Intuition, die
nur Sinn ergibt, wenn die Vergangenheit weiterhin Teil der Realitat bleibt.
Wir investieren auch in die Zukunft — wir lernen flur Aufgaben, die es nhoch
nicht gibt, und pflanzen Baume fir Menschen, die noch nicht geboren
sind. Der Existenzrealismus rechtfertigt solche Instinkte: Diese Zukiunfte
sind real genug, um Bedeutung zu haben. Er sagt: Ja, die Vergangenheit
ist noch real (und darum hat Lernen oder Reue Sinn), und die Zukunft

ist auf ihre Weise real (und darum lohnt es sich, fur sie Sorge zu tragen).
Niemand muss im Alltag ausdrucklich zwischen ,,Existenz® und ,,Realitat”
unterscheiden, doch das Konzept zeigt, dass unsere tiefen Intuitionen
Uber die Bedeutung der Zeit auf festerem logischem Boden stehen, als
sie es unter einem reinen Presentismus oder einem strikt determinis-
tischen Eternalismus taten. Diese Philosophie der Zeit ist keineswegs
abstrakt; sie bestatigt die zentralen menschlichen Praktiken — Erinnern,
Erzahlen, Hoffen und Planen - als reale, nicht illusionare Formen des
Umgangs mit der Welt.



34 Eine neue Perspektive auf die Zeit

Dieselbe Einsicht wirkt auch in Wissenschaft und Philosophie weiter.
Sie ermoglicht eine Versohnung, die fur ein tieferes Verstandnis der
Realitat fast notwendig erscheint: Wir missen weder unsere besten
wissenschaftlichen Erkenntnisse noch die Evidenz unserer unmittel-
baren Erfahrung als irrefuhrend verwerfen — beide erfassen einen Teil der
Wahrheit.

Die Unterscheidung erhellt zudem, wie Bewusstsein —und sogar
Maschinen — mit Zeit umgehen. In der Kognitionswissenschaft oder der
Kl kann sie helfen zu modellieren, wie ein System zwischen dem unter-
scheidet, was jetzt existiert, und dem, was es als real behandelt. Eine
kunstliche Intelligenz kdnnte etwa eine Datenbank fuhren, die das, was
»jetzt existiert” (ihre aktuellen Wahrnehmungen und Zustande), trennt
von dem, was ,real” ist (gespeicherte Erinnerungen und erwartete
zukunftige Zustande). Dieses Modell kdnnte das Verstandnis daflr ver-
bessern, wie Systeme eine menschlich anmutende Zeitwahrnehmung
simulieren —indem sie die jingste Vergangenheit im aktiven Gedachtnis
halten (fast wie gegenwartig existent) und zuklnftige Ziele so behan-
deln, dass sie aktuelle Entscheidungen beeinflussen. Auch in der
Informationswissenschaft lieBe sich der Gedanke formalisieren:
»Live-Daten® (aktuell, gegenwartig existierend) unterscheiden sich von
»Archivdaten“ (nicht mehr aktiv, aber Teil der Aufzeichnung —real) und
»Prognosedaten” (antizipiert, handlungsleitend — ebenfalls in gewis-
sem Sinn real). Jenseits der Metaphysik bietet diese Unterscheidung
also ein begriffliches Werkzeug fur jede Disziplin, die mit dynamischen
Systemen arbeitet, in denen Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft
ineinandergreifen.

Auf existenzieller Ebene fordert dieses Denken Gleichgewicht: Lebe

in der Gegenwart — dort, wo Dinge wirklich existieren und Handeln
maoglich ist —, aber ehre Vergangenheit und Zukunft, die real bleiben,
indem sie dich formen und leiten. Der Existenzrealismus betont, dass
wir zeitlich ausgedehnte Wesen sind — hervorgegangen aus einer realen
Vergangenheit und unterwegs in eine reale Zukunft, nicht flackernd
zwischen Nichts und Augenblick. Er unterstreicht die Kontinuitat: Die
Kette der Realitat ist ungebrochen tber die Zeit hinweg, auch wenn
Existenz immer nur kurz aufleuchtet. Diese Einsicht vertieft das Gefuhl
von Sinn: Unsere Handlungen l6sen sich nicht auf, wenn der Moment
vergeht — sie bleiben in die Realitat eingewoben. Und unsere Hoffnungen
richten sich auf mehr als bloBe Leere — die Samen der Zukunft werden
bereits jetzt in der Realitat gesat.

35

AbschlieBend lasst sich sagen: Der Existenzrealismus eroffnet eine
neue, integrative Perspektive auf die Zeit. Er ist ,,existentiell“ im dop-
pelten Sinn - weil er sich mit dem Sein selbst befasst und zugleich die
Bedingungen menschlicher Existenz, unsere Erkenntnisgrenzen und
Erfahrungsweisen, als wesentlichen Bestandteil der Realitat begreift.
Erist ,realistisch”, weil er eine objektive Welt bejaht, die sich nicht

nach unserer Gegenwartsperspektive richtet: Die Vergangenheit ist

nicht bloB eine Erzahlung, sie hat sich wirklich ereignet; die Zukunft ist,
obwohl unentschieden, in realen Moglichkeiten verankert, nicht in bloBer
Fantasie. lIndem der Existenzrealismus die Grenze zwischen Existenz
und Realitat wahrt, entgeht er den gangigen Verwirrungen im Denken
Uber Zeit. Er macht deutlich: Nur die Gegenwart ist wirklich existent
—und doch bleiben andere Zeiten real wirksam. Damit verleiht dieses
Denkmodell unserer Sprache von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft
neue Kohéarenz.

Diese Perspektive ist naturlich kein Schlusspunkt, sondern ein Beginn.
Sie o6ffnet ein Gesprach, das weitergefiihrt und verfeinert werden will —in
der Metaphysik ebenso wie daruber hinaus. Man konnte sich etwa neue
logische Systeme vorstellen, die die Operatoren ,existiert jetzt“ und ,,ist
real” formal unterscheiden, um zeitliche Aussagen ohne Paradoxien zu
erfassen. Oder man konnte untersuchen, wie dieser Gedanke klassische
Fragen neu beleuchtet — etwa den freien Willen (wenn nur die Gegenwart
existiert, ist die Zukunft noch nicht festgelegt, was mit unserer Erfahrung
von Offenheit Ubereinstimmt) oder das Werden (Dinge verandern sich,
indem sie von realem Potenzial zu gegenwartiger Existenz und dann zu
realer Vergangenheit Uibergehen).

Vor allem aber erinnert uns der Existenzrealismus an etwas
Grundlegendes: Zeit kann als Kontinuum verstanden werden, in dem
Realitat groBer ist als das unmittelbar Gegenwartige. Nur die Gegenwart
existiert, doch die Realitat erstreckt sich davor und danach. Die folgen-
den Kapitel entfalten diesen Gedanken. Der Existenzrealismus gibt dieser
poetischen Wahrheit eine philosophische Stimme - er zeigt, wie Zeit auf
eine Weise erklart werden kann, die das Wissenschaftliche, das Erlebte
und das Sinnhafte miteinander vereint.



36 Eine neue Perspektive auf die Zeit

Wenn Philosophie das Leben beriihrt

Philosophie wird dann am Uberzeugendsten, wenn ihre Abstraktionen
den Boden berUhren. Die Unterscheidung zwischen dem, was existiert,
und dem, was real ist, bleibt nicht Theorie; angewandt auf das Leben,
verandert sie, wie wir denken, handeln und Verantwortung verstehen. Die
Tragweite zeigt sich in drei Bereichen: bei kollektiven Herausforderungen
wie dem Klimawandel, bei historischer Verantwortung und Gerechtigkeit
—und in unseren personlichen Entscheidungen.

¢ Klimawandel: Einen Platz fiir die Zukunft am Tisch freihalten.

e Man stelle sich die Menschheit an einem einzigen Tisch versammelt
vor, um Uber ihre gemeinsame Zukunft zu beraten. Die Gegenwart
flllt die Sitze; die Milliarden, die noch nicht geboren sind, haben keine
Stimme. Ein strikter Presentist wiirde sagen: Diese Menschen exist-
ieren nicht — also sind sie nichts. Und doch werden unsere heutigen
Handlungen - das Verbrennen von Treibstoff, das Bauen von Stadten,
das Fallen von Waldern —ihr Leben ebenso pragen, wie die industriel-
len Revolutionen von gestern das unsere geformt haben. Ihre Realitat
zu leugnen hieBe, so zu handeln, als kdnne man die leeren Stuhle

am Tisch einfach ubersehen. Die Zukunft als real, wenn auch noch
nicht existent, anzuerkennen, verleiht diesen leeren Stiihlen Gewicht.
Schmelzende Gletscher, verdnderte Wettermuster, steigende Meere
—die Krisen von heute und das Erbe von morgen — drlicken bereits auf
unsere Gegenwart. Einen Platz fir die Zukunft freizuhalten heif3t, so
zu handeln, als gehorten jene, die noch nicht sprechen kénnen, bere-
its zum Gesprach. Okologische Verantwortung wird damit nicht zu
Wohltatigkeit, sondern zu Realismus — wir anerkennen die reale, wenn
auch noch nicht existierende Prédsenz der Zukunft in jeder unserer
Entscheidungen.

e Wiedergutmachung und historische Verantwortung: Die
Vergangenheit unterschreibt noch immer.

¢ Wenden wir uns von der Zukunft der Vergangenheit zu. Man denke
an die Debatten um historische Ungerechtigkeiten — Sklaverei,
Kolonialismus, Vertreibung. Ein Einwand lautet oft: Die Tater sind
langst tot, die Ereignisse abgeschlossen. Wenn die Vergangenheit
nichts ware, warum sollte die Gegenwart ihre Schulden tragen?

37

Und doch schreibt die Vergangenheit weiterhin ihren Namen in die
Gegenwart: in Wohlstandsgefalle, kulturelle Traumata, geopolitische
Spannungen. Die Vergangenheit als real, wenn auch nicht mehr exis-
tent, zu behandeln, klart die Lage: Die Ereignisse sind vorbei, doch
ihre Spuren bleiben aktiv und unbestreitbar. Wiedergutmachung

oder historische Anerkennung sind keine Versuche, die Toten zu
beschwadren, sondern Antworten auf Realitaten, die uns noch formen.
Die Zeichen der Geschichte verblassen nicht - sie pragen weiterhin
das Gleichgewicht der Gegenwart. Sie zu ignorieren vereinfacht die
Bilanz nicht, sondern verfalscht sie.

o Personliche Entscheidungen: FuBnoten in einer Geschichte, die
andere weiterschreiben.

¢ Jede Entscheidung — ob man einen Beruf wahlt, eine Familie grin-
det oder in einem schwierigen Moment die Wahrheit sagt — wird

Teil des bleibenden Eintrags in der Realitat. Eine Wahl mag fliichtig
erscheinen, doch sobald sie getroffen ist, bleibt sie unwiderruflich
und pragt, wie andere die Geschichte fortfihren. Ebenso ist unsere
Erwartung der Zukunft keine Traumerei, sondern ein Umgang mit
etwas Realem. Wenn eine Studentin fur eine Prifung lernt oder

ein Elternteil fUr die Ausbildung des Kindes spart, handeln sie auf
Realitaten hin, die noch nicht existieren, aber bereits Bedeutung
haben. Die Prifung wird kommen, das Kind wird wachsen - die
Anforderungen der Zukunft sind schon jetzt in unsere Gegenwart
verwoben. Sie flur unreal zu halten hieBe, so zu leben, als wirde das
Buch von morgen nie aufgeschlagen. Sie als real zu behandeln heift,
wie eine Autorin zu leben, die weiB, dass jeder Satz von heute den
Zusammenhang des nachsten Kapitels formt.

Diese Beispiele zeigen: Die Unterscheidung zwischen Existenz und
Realitat ist kein theoretisches Wortspiel, sondern eine praktische

Linse flr das Leben selbst. Sie erklart, warum die Vergangenheit ihr
Gewicht weiterhin auf uns legt und warum die Zukunft bereits in unsere
Entscheidungen hineinragt. Die Gegenwart ist tatsachlich die Buhne, auf
der wir handeln, doch sie ist niemals leer: Vergangene Taten haben ihre
Requisiten zuruckgelassen, und zuktinftige Szenen flistern bereits ihre
Einsatze.

Was wir jetzt tun, sendet Wellen durch dieses groBere Spiel — es formt
sowohl die Echos, die wir erben, als auch die Stimmen, die erst noch



38 Eine neue Perspektive auf die Zeit

eintreten. Aus dieser Perspektive stellt sich die Frage einfacher: Welche
bleibenden Lehren lassen sich aus diesem fortlaufenden Drama ziehen?

Leben auf der Briicke der Zeit

Wir begannen mit einem Ratsel — wie sich die Unmittelbarkeit der
Gegenwart bewahren lasst, ohne die Realitat dessen zu verneinen, was
vergangen oder was noch zu kommen ist. Der Presentismus schenkte
uns ein lebendiges Jetzt, loschte aber Geschichte und Zukunft aus; der
Eternalismus bewahrte alles, fror jedoch den Fluss ein; die Growing-
Block-Theorie suchte das Gleichgewicht, stolperte aber Uber die Frage,
wie die Zeit selbst ,wachsen“ kann. Jede dieser Sichtweisen erfasste
einen Teil der Wahrheit, lieB das Ganze jedoch unvollstandig.

Das hier entwickelte Konzept ruht auf einer einfachen Unterscheidung:
Existieren ist nicht dasselbe wie real sein. Dadurch kann die Gegenwart
ihren einzigartigen Status behalten, wahrend Vergangenheit und Zukunft
in eigener Weise real bleiben. Dieses zweistufige Verstandnis lost nicht
nur einige der Paradoxien, die die Philosophie der Zeit seit Langem bes-
chaftigen - es bringt die Theorie auch in Einklang mit unserem tatséachli-
chen Erleben: Erinnern, Vorwegnehmen, Handeln im Licht dessen, was
war, und dessen, was sein konnte.

Die Lehre daraus ist zugleich praktisch und theoretisch: Wenn die
Vergangenheit real ist, sind unsere Verpflichtungen gegenuber der
Geschichte — Verantwortung, Kontinuitat, Dankbarkeit — begrindet. Wenn
die Zukunft real ist, auch wenn sie noch nicht existiert, dann formen
unsere Entscheidungen reale Moglichkeiten. Mit diesem Bewusstsein zu
leben heiBt, anzuerkennen, dass die Zeit keine Folge isolierter Funken ist,
sondern ein verflochtenes Gewebe, in dem jeder Faden nach hinten und
nach vorn reicht.

Das Leben lasst sich vorstellen wie eine Bricke, die wir Planke fur Planke
unter unseren FlBen errichten. Nur die Planke, auf der wir stehen, exist-
iert — doch die Struktur reicht zurlick in eine feste Vergangenheit und nach
vorn in eine reale, wenn auch noch nicht gebaute Spannweite. Wir stehen
zwischen Erbe und Méglichkeit — getragen von dem, was fortdauert, ver-
antwortlich fur das, was kommt.

Die bleibende Frage lautet: Wenn wir auf der schmalen Gegenwart ste-
hen und zugleich Geschichte und Zukunft berihren —was heif3t es dann,

39

gut auf dieser Brlicke zu leben? Wenn diese Betrachtung gezeigt hat, dass
die Realitat iber den flichtigen Augenblick hinausreicht, bleibt uns eine
letzte Aufgabe: mit Bewusstsein daflr zu leben, wie unsere Handlungen
in diesen weiteren Horizont hineinreichen.

Existenz # Realitat

»Atome und Teilchen existieren nicht immer als lokalisierte Dinge;
sie gehoren zu einem Feld der Potentialitét und der Beziehungen.
Und doch sind diese Potentiale real — sie bestimmen, was werden

kann. Jedes Ereignis markiert den Moment, in dem die Realitdt in die
Existenz tritt.

— Heisenberg, W. (1958). Physics and Philosophy:
The Revolution in Modern Science. Harper & Row.

Im vierten Jahrhundert stellte sich Augustinus der Frage nach der Zeit
—und gestand ihr Paradox: ,Was also ist die Zeit? Wenn mich niemand
fragt, weiBB ich es; wenn ich es erklédren soll, weiB3 ich es nicht.“ Dieses
Eingestandnis bleibt unvergessen, weil es offenlegt, wie selbst unser
scharfster Verstand vor der Intimitat der Zeit ins Straucheln gerat.*

Die Zeit enthillt die Schwachen unserer grundlegendsten Kategorien.
Wir kdnnen benennen, was existiert — diese Seite, diesen Korper, diesen
Raum -, doch sobald wir fragen, was in der Zeit real ist, zerflieBt die
Gewissheit. Beispiele aus Geschichte, Erinnerung und Prognosen zeigen
die Lucke: Manche Dinge zahlen, obwohl sie jetzt nicht existieren.
Augustinus erkannte die Schwierigkeit. Er sah, dass wir der Zeit in drei
Formen begegnen — als Erinnerung, Aufmerksamkeit und Erwartung —,
doch ihm fehlte die Sprache, um auszudriicken, wie etwas real sein kann,
ohne jetzt zu existieren. So blieb das Problem ungeldst — ein Ratsel, das

4 Augustine. (1997). Confessions. (H. Chadwick, Trans.). Oxford University Press.



40 Existenz # Realitat

ihn, wie viele Denker vor und nach ihm, im Kreis fuhrte, ohne Durchbruch.

Doch dieses Zdgern gehort nicht nur ihm, sondern uns allen. Jede
Epoche steht vor demselben Paradox: Wir leben in einer verschwinden-
den Gegenwart, gezogen von einer Zukunft, die noch nicht existiert, und
verfolgt von einer Vergangenheit, die nicht mehr existiert. Wir schlieBen
Vertrage, tilgen Schulden, erinnern an Unrecht, planen fur Kinder, die
noch nicht geboren sind — all dies setzt voraus, dass die Realitat weit Gber
das schmale Jetzt des Existierenden hinausreicht. Es zu leugnen ware
absurd, es schlissig zu erklaren bleibt jedoch schwer fassbar.

Hier setzt der Existenzrealismus an. Wo Augustinus zogerte, geht ER
weiter — ER behauptet, dass existieren und real sein nicht identisch sind
und dass nur durch ihre Unterscheidung die geschichtete Natur der Zeit
begriffen werden kann.®

Existenz und Realitat: Der Scheinwerfer und die
Bihne

Was heif3t es, dass etwas existiert —und was, dass es real ist? Die Worte
scheinen synonym, doch bei ndherem Hinsehen zeigen sich Liicken
zwischen ihnen. Eine Erinnerung existiert nicht so wie deine Hande oder
diese Seite, und doch bewegt sie dich. Eine zukunftige Sonnenfinsternis
existiert noch nicht, aber sie veranlasst schon heute Vorbereitungen.
Fiktive Figuren hingegen existieren in Geschichten, sind aber nicht real.
Der Unterschied mag fein sein, doch er pragt unser Verstandnis der Zeit.

Dieser Unterschied ist nicht bloB sprachlich; er hat die Philosophie
immer wieder beschaftigt, besonders dort, wo die Zeit ins Spiel kommt.
Dinosaurier bevolkerten einst die Erde, existieren aber heute nicht.
Unsere Urenkel kdnnten eines Tages leben, existieren aber noch nicht.
Sind sie also unreal? Wer das behauptet, leugnet sowohl die Tiefe der
Geschichte als auch die Verantwortung gegenuber der Zukunft. Wer sie
dagegen so behandelt, als existierten sie schon jetzt, versteinert den
Fluss der Zeit in einem statischen Bild. Beides wirkt falsch. Wir brauchen
ein feineres Instrument.

5Trepp, T. C. (2025). Existence # Reality: What Exists, What’s Real, and Why It Matters. (Preprint) https://
philpapers.org/archive/TENERP.pdf DOI: 10.5281/zenodo.17034962

41

Man stelle sich die Zeit als Theater vor. Der Scheinwerfer markiert, was
jetzt existiert; jenseits davon liegen Kulissen und Requisiten — die erin-
nerten Szenen der Vergangenheit, die vorbereiteten Szenen der Zukunft.
Diese groBere Buhne ist die Realitat. Der Scheinwerfer der Gegenwart
wandert unablassig, bringt Neues in die Existenz und sendet anderes
zuriick ins Dunkel, doch die Biihne selbst bleibt real in ihrer Gesamtheit.
Wir leben und handeln im schmalen Lichtkegel der Existenz, doch wir
werden gepragt von und sind verantwortlich gegentiber der umfassen-
deren Realitat, die uns umgibt.

Diese zweistufige Sichtweise — Existenz als das Unmittelbare, Realitat

als das Umfassende - bietet mehr als begriffliche Klarheit. Sie er6ffnet
Lésungen fur klassische Ratsel: Wie kdnnen Aussagen Uber Vergangenes
oder Zukunftiges wahr sein? Wie kann die Wissenschaft mit Entitaten
umgehen, die wir noch nicht sehen? Warum erscheint uns das ,,Jetzt“
subjektiv gedehnt? Und wie lasst sich Verantwortung Gber die Zeit hinweg
begrinden?

Indem der Existenzrealismus die Gleichsetzung von ,real” und ,,exis-
tent“ auflost, schafft er Raum flr ein reichhaltigeres Denken Uber

Zeit, Erkenntnis und Verantwortung. Er ladt dazu ein, nicht nur das zu
betrachten, was ist, sondern auch das, was zahlt.

Nun, da der Scheinwerfer eingeschaltet und die Buhne bereitet ist, treten
wir in das eigentliche Argument ein.



42  Existenz # Realitat

Wo die Sprache stolpert: Das Problem mit
,Existenz“ und , Realitat

Philosophie beginnt selten in Einigkeit. Sie entsteht in Momenten der
Irritation —wenn Worte ins Wanken geraten, Intuitionen aufeinanderpra-
llen oder vertraute Theorien Antworten geben, die nicht mehr tragen.

Die Frage, was existiert und was real ist, bildet da keine Ausnahme.

Sie hat Uber Jahrhunderte Debatten genahrt, Begriffe verschoben und
Generationen von Denkenden unzufrieden, aber unbeirrbar weiterfragen
lassen.

Auf den ersten Blick scheint die Unterscheidung zwischen ,,Existenz*
und ,,Realitat” pedantisch —im Alltag werden beide Begriffe meist syn-
onym gebraucht. Doch sobald es um Zeit, Geschichte oder Wissenschaft
geht, beginnt diese scheinbare Einfachheit zu bréckeln. Wenn ein Kind
fragt, ob Dinosaurier real sind, zégern wir: ,,Sie sind real - aber sie exist-
ieren heute nicht mehr.“ Eine Physikerin bezeichnet eine kommende
Sonnenfinsternis als real genug, um sich darauf vorzubereiten, obwohl
sie noch nicht stattgefunden hat. Eine Historikerin nennt Jahrhunderte
alte Ungerechtigkeiten noch immer real in ihren Wirkungen. In all diesen
Fallen zeigt sich dieselbe Bruchlinie zwischen dem, was existiert, und
dem, was real bleibt. Diese alltdglichen Unklarheiten offenbaren etwas
Tieferes: Sprache selbst ist entlang unsichtbarer Linien gespalten — und
nirgendwo wird diese Spaltung deutlicher als in unserem Reden Uber die
Zeit.

Der Presentismus behauptet, dass nur die Gegenwart existiere. Auf

den ersten Blick klingt das nach gesundem Menschenverstand: Die
Vergangenheit ist vorbei, die Zukunft noch nicht da. Doch bei genauerem
Hinsehen verlangt die Position, dass Vergangenheit und Zukunft nicht
nur abwesend, sondern unreal seien. Das fuhrt zu Ergebnissen, die den
meisten von uns schwerfallen. War Napoleons Niederlage bei Waterloo
unreal? Das zu behaupten, hieBe, sowohl die Geschichte als auch
Verantwortung zu leugnen. Aber zu sagen, Vergangenheit und Zukunft
existierten im selben Modus wie die Gegenwart, wirde die Zeit zu einem
eingefrorenen Tableau machen, in dem nichts wirklich wird. Philosophen
ringen seit Jahrhunderten mit diesem Dilemma — meist ohne Einigkeit.

43

Die zweite Konfliktlinie verlauft in der Wissenschaft. Die moderne
Physik ist voller unsichtbarer Entitaten — Quarks, Dunkle Materie,
Gravitationswellen, ganze Welten jenseits unserer Reichweite. Manche
argumentieren, dass ohne direkte Beobachtung keine Existenz
beansprucht werden kdnne; andere halten dagegen, dass das Leugnen
ihrer Realitat die Wissenschaft selbst untergraben wirde, die darauf
beruht, verborgene Ursachen aus sichtbaren Wirkungen zu erschlieBen.
Diese Spannung zeigt sich in klassischen Kontroversen — etwa darin, ob
Elektronen wirkliche Bewohner der Welt sind oder bloBe mathematische
Werkzeuge. Die Auseinandersetzung betrifft also nicht nur die Physik,
sondern unsere begrifflichen Instrumente selbst —was wir Uiberhaupt
meinen, wenn wir ,real” und ,existent“ sagen. Um die Tiefe dieses
Problems zu erfassen, mussen wir uns vom Kosmos dem Bewusstsein
zuwenden.

SchlieBlich gibt es ethische Spannungen. Wie wir die Grenze zwischen
Existenz und Realitét ziehen, pragt, wie wir mit jenen umgehen, die nicht
vor uns stehen. Wenn nur das, was jetzt existiert, real ist—warum soll-
ten wir uns flr Menschen einsetzen, die noch nicht geboren sind, oder
Verantwortung fir Ungerechtigkeiten ibernehmen, deren Opfer langst tot
sind? Andererseits: Wenn wir jeder erdenklichen Moéglichkeit Realitat zus-
prechen, riskieren wir, unter der Tyrannei bloBer Vorstellungen zu leben.
Praktische Fragen zu Klima, Wirtschaft und Erinnerung hangen am Ende
von diesen abstrakten Unterscheidungen ab. Philosophinnen mdgen Gber
Definitionen streiten — Staatslenker und Burger missen handeln, und ihre
unausgesprochenen Metaphysiken der Zeit beeinflussen, ob sie mutig,
vorsichtig oder gar nicht planen.

Die Geschichte der Philosophie kennt keine Knappheit an Versuchen,
Erwiderungen und Gegenargumenten. Das Geléande ist uneben, die
Himmelsrichtungen sind umstritten. Doch gerade diese Unruhe macht
das Thema fruchtbar: Uneinigkeit ist kein Zeichen der Aussichtslosigkeit,
sondern ein Hinweis auf Bedeutung — darauf, dass die Frage zahlt und
unsere Antworten mitbestimmen, wie wir uber Wahrheit, Wissenschaft,
Verantwortung und unseren gelebten Sinn der Zeit nachdenken.

Nun, da diese Probleme und Spannungen deutlich vor uns liegen, kbnnen
wir uns der eigentlichen Aufgabe zuwenden: die Unterscheidung selbst
zu klaren und zu verfeinern — zu fragen, wie wir zwischen den Fallstricken
der Verneinung und der Uberdehnung navigieren und wie wir koharent
darUber sprechen kdnnen, was existiert und was real ist.



44  Existenz # Realitat

Grenzen ziehen: Existenz als Jetzt, Realitat als
Mehr

Dieses Kapitel untersucht eine einfache, aber folgenreiche Idee: Existenz
# Realitat.

Was existiert und was real ist, fallt nicht zusammen. Existenz bedeutet
—im hier verwendeten Sinn — das Engere: das, was jetzt gegenwartig und
greifbar ist. Realitat hingegen ist weiter gefasst: Sie umfasst das, was war,
was sein wird oder was prinzipiell existieren kann, solange es eine echte
Rolle in der Welt spielt. Kurz gesagt: Nur die Gegenwart existiert, aber
weit mehr als die Gegenwart ist real. Durch diese Unterscheidung gewin-
nen wir einen klareren Blick auf Zeit und Welt.®

Lassen Sie uns diese Ideen genauer definieren und anschlieBend anhand
einiger Beispiele veranschaulichen:

e Existenz: meint das Jetzt-Seiende, das gegenwartig und erfahrbar
ist. Wenn etwas existiert, kann man im Prinzip auf es zeigen oder
es messen — hier und jetzt. Die Seite (oder der Bildschirm), die du
gerade liest, existiert — sie ist prdsent und wird direkt wahrgenommen.
Dasselbe gilt fir den Stuhl, auf dem du sitzt, den Kaffee in deiner
Tasse oder das Sonnenlicht drauBen. All dies existiert, weil es Teil der
gegenwartigen Welt ist und du damit interagieren kannst. Existenz
ist also ein empirischer Begriff: Zu existieren heiBt, am momentanen
Zustand der Welt teilzunehmen — beobachtbar durch Sinne oder
Instrumente.

e Realitat: meint Zugehorigkeit zum gesamten Geflige der Welt, auch
wenn etwas momentan weder sichtbar noch prasentist. Etwas ist
real, wenn es kausale Wirkungen hat, Spuren hinterlasst oder in die
systematische Struktur des Universums eingebettet ist. Entscheidend
ist: Etwas kann real sein, ohne jetzt zu existieren. Realitat ist also der
umfassendere Begriff. Sie schliet alles ein, was tatsachlich zum
Sein der Welt gehort — Vergangenes, Gegenwartiges, Zuklnftiges,
Sichtbares wie Unsichtbares —, sofern es einen Unterschied macht
oder einen Platz im Ganzen hat.

Diese Definitionen verleihen der Existenz eine strengere, unmittel-
barere Bedeutung und der Realitat einen groBeren Rahmen. Um zu

6 Lewis, D. (1986). On the Plurality of Worlds. Blackwell.

45

verdeutlichen, wie das funktioniert, folgt hier ein kurzer Uberblick tiber
verschiedene Falle und ihre Klassifizierung:

e Ein gegenwartiges, beobachtbares Phanomen - etwa die Seite, die
du gerade liest: Sie existiert (weil sie prasent und erfahrbar ist) und
sie ist selbstverstandlich real (Teil der Welt, in der du dich befindest).
Hier fallen Existenz und Realitat zusammen.

e Einvergangenes Ereignis mit Belegen — etwa der Ausbruch des
Vesuv im Jahr 79 n. Chr.: Er existiert nicht mehr (er geschah und
ist vorbei), aber er ist real: Er hinterlieB Asche, verschuttete Stadte
(Pompeji) und historische Berichte. Obwohl das Ereignis nicht mehr
prasentist, bleibt es Teil der Realitat — durch die Spuren, die es in der
Welt hinterlieB.

¢ Ein zukiinftiges, gut vorhergesagtes Ereignis — etwa eine totale
Sonnenfinsternis im nachsten Jahr: Sie existiert noch nicht (sie hat
noch nicht stattgefunden), ist aber real in einem vorausschauenden
Sinn. Astronomie und Physik geben uns begriindete Gewissheit, dass
sie eintreten wird; wir planen bereits Reisen oder bauen Instrumente.
lhre Realitat beeinflusst die Gegenwart, obwohl sie noch nicht exist-
iert.

e Eine fiktive oder hypothetische Gestalt - etwa Sherlock Holmes
oder ein Drache: Sie existieren nicht in der realen Welt und sind im
hier gemeinten Sinn auch nicht real. Solche Entitaten sind imaginar.
Sie ,,existieren“ in Geschichten oder Vorstellungen, aber ohne kau-
sale Wirkung auf die physische oder historische Welt. Holmes hat die
Kultur beeinflusst — doch das liegt an den real existierenden Blchern
und Lesenden, nicht an einer realen Person. In ontologischer Hinsicht
—also in dem, was wirklich ist —fallen rein fiktive Figuren aus der
Realitat heraus.

Diese Beispiele verdeutlichen das zweistufige Denken: Nur das
Gegenwartige, Beobachtbare existiert, aber vieles, das nicht (mehr oder
noch nicht) prasent ist, bleibt real. Vergangenheit und Zukunft bewohnen
jeweils ihre eigenen Bereiche der Realitat, auch wenn sie nicht in der
Gegenwart beheimatet sind. Alles, was vollig auBerhalb des kausalen
Gefliges liegt — reine Fiktionen oder prinzipiell unerkennbare Objekte — ist
weder existent noch real.



46  Existenz # Realitat

Die Skala der Existenz (E) innerhalb der Realitdt (R). Dieses Diagramm veranschaulicht die fun-
damentale Dichotomie des Existentiellem Realismus: Existenz (E) ist das singulére, enge Fenster
des objektiven gegenwartigen Moments, wahrend Realitat (R) die weite, multidimensionale
Ausdehnung der gesamten Informationsaufzeichnung ist, die alle vergangenen Momente und
zukunftigen Potenziale umfasst. Abb. 3.

So kénnen wir sagen: ,,Dinosaurier sind real, obwohl sie nicht mehr
existieren“ oder ,,Unsere zuklnftigen Enkel sind real, obwohl sie noch
nicht existieren.“ Auf den ersten Blick klingt das widerspruchlich, doch
der Widerspruch lost sich, sobald wir die Begriffe trennen. Wir meinen:
Dinosaurier waren Teil der Realitat — sie existierten zu ihrer Zeit und
hinterlieBen Spuren —, aber sie sind heute nicht prasent. Unsere kunftigen
Enkel existieren noch nicht, aber sie werden reale Individuen sein, und
diese vorausgreifende Realitat pragt schon jetzt unser Handeln.

Ein strenger Presentist wurde solche Aussagen zurtckweisen: Fur ihn

ist nur das Real, was jetzt existiert — also waren Dinosaurier schlicht
unreal. Intuitiv klingt das falsch. Der Existenzrealismus vermeidet solche
Absurditaten: Er begrenzt Existenz auf das Jetzt, aber er verwirft nicht
die Realitat alles Ubrigen. Vergangenheit, Zukunft und das prinzipiell
Unsichtbare durfen real bleiben — auf je eigene Weise.

Diese scheinbar kleine Unterscheidung — zu sagen X existiert vs. X

ist real - hat weitreichende Folgen. Sie hilft, klassische Ratsel der
Zeitphilosophie zu entscharfen, von Wahrheitsproblemen Uber nicht-
prasente Dinge bis hin zu Fragen der Verantwortung.

47

Wahre Geschichten von Vergangenheit und Zukunft

Betrachten wir zunachst, wie wir Uber vergangene und zukunftige
Ereignisse sprechen. Wir sagen etwa: ,,Dinosaurier durchstreiften einst
die Erde” oder ,,Im kommenden April wird eine Sonnenfinsternis stattfin-
den.” Wir halten solche Aussagen fir wahr. Doch Philosophinnen haben
lange gefragt: Was macht sie wahr? Mit anderen Worten —worin besteht
der Wahrmacher einer Aussage Uber etwas, das nicht gegenwartig ist?

Dies ist das sogenannte Truthmaker-Problem fur Vergangenheits- und
Zukunftsaussagen. Wenn ich sage ,,Dinosaurier existierten®, was macht
diesen Satz wahr? Wenn nur Gegenwartiges existiert, scheint es nichts
mehr zu geben, das der Aussage entspricht. Die Dinosaurier sind ver-
schwunden; wenn sie jetzt vollig unreal waren, worauf griindete dann die
Wahrheit dieser Behauptung?

Manche Gegenwartsphilosophien versuchen, das Problem zu umgehen,
indem sie sagen: Fossilien oder Erinnerungen seien die Wahrmacher.
Doch das wirkt unbefriedigend. Fossilien existieren heute, gewiss — doch
der Satz ,Dinosaurier durchstreiften die Erde“ bezieht sich nicht auf die
Fossilien, sondern auf die Dinosaurier selbst, die einst wirklich lebten
und die Erde belebten. Wir wollen sagen kdnnen, dass der Satz wahr ist,
weil die Dinosaurier wirklich lebten - nicht bloB, weil heute Uberreste
existieren.

Der Existenzrealismus l8st dieses Dilemma, indem er vergangenen und
gut begrindeten zukunftigen Ereignissen Realitat zuspricht —auch wenn
sie nicht gegenwartig existieren. Damit brauchen wir keine Stellvertreter-
Wahrmacher mehr. Wahrheit ruht in der Struktur der Realitat selbst:
Aussagen uber Geschichte beziehen sich auf frihere Bereiche der
Realitat, Aussagen Uber Zukunft auf spatere.

Wissenschaft und die unsichtbare Welt

Ein weiteres Feld, in dem sich die Trennung zwischen Existenz und
Realitat bewahrt, ist die Wissenschaft —insbesondere dort, wo es um
Dinge geht, die wir nicht direkt beobachten kdnnen. Denken wir an die
mikroskopische Welt: Teilchen wie Elektronen oder Quarks, an Schwarze
Locher oder ferne Exoplaneten. Wissenschaftliche Realisten — also jene,
die glauben, dass unsere Theorien die Welt tatsachlich beschreiben
—sagen, solche Dinge existieren, weil die Theorien sie bendtigen, um
Beobachtungen zu erklaren. Empiristen oder Skeptiker hingegen fragen:



48 Existenz # Realitat

»Moment —haben wir je ein Elektron oder ein Schwarzes Loch gesehen?
Wenn nicht, sollten wir vielleicht nicht so schnell sagen, dass es exist-
iert.” Vielleicht sollten wir nur sagen, unsere Beobachtungen verhalten
sich so, als ob diese Dinge real waren.”

Diese Debatte kann technisch werden, doch unsere zweistufige Sicht
bietet einen eleganten Mittelweg. Wir kdnnen sagen: Unbeobachtbare
Entitaten sind real, wenn die Beweislage stark genug ist —ohne zu
behaupten, sie existierten im strengen, gegenwartig beobachtbaren
Sinn, bevor sie tatsachlich nachgewiesen wurden. In der Praxis sprechen
Wissenschaftler ohnehin oft genau so.

Beispiel: Gravitationswellen. Vor 2015 hatte sie noch niemand
direkt gemessen. Doch Physiker waren Uberzeugt, dass sie real

sind. Es gab solide theoretische und indirekte Hinweise, und viele
sagten: ,Gravitationswellen sind real, auch wenn wir sie noch nicht
direkt gesehen haben.” Als die erste Messung gelang, hieB es in den
Schlagzeilen: ,,Gravitationswellen existieren!“ — als ware die Existenz
bestatigt worden, nachdem ihre Realitat lange angenommen war.

Ahnlich verhalt es sich mit Elektronen. Niemand sieht sie direkt; wir
sehen Spuren in Nebelkammern oder Ausschlage auf Detektoren. Eine
Wissenschaftlerin wirde kaum sagen: ,,Die Spur existiert, aber das
Elektron nicht.“ Sie wirde sagen: ,Das Elektron ist real — siehe die Spur,
die es hinterlasst, und wie unsere Theorie sie erklart —, auch wenn wir das
Teilchen selbst nie unmittelbar sehen.”

Moderne Wissenschaft ist voll solcher Falle: theoretische Teilchen,
kosmische Phanomene oder biologische Mechanismen, die zunachst
nur indirekt belegt und spéater bestatigt werden. Vor der Bestatigung
behandelt man sie als real — als ernstzunehmende Teile des Weltmodells
—, ohne ihnen schon den gleichen Status zuzuschreiben wie einem
sichtbaren Stein auf dem Tisch. Nach der Bestatigung sagen wir dann
beilaufig, sie existierten, weil sie nun in den Bereich des gegenwartig
Beobachtbaren gerlickt sind.

Diese zweistufige Sicht bewahrt empirische Nichternheit und zugleich
objektive Offenheit. Sie erlaubt, vorsichtig zu sein — wir sagen nicht leicht-
fertig ,X existiert, solange es keine Beobachtung gibt — und gleichzeitig

7 van Fraassen, B. C. (1980). The Scientific Image. Oxford University Press.

49

groBzugig im Sinn wissenschaftlicher Realistik zu bleiben — wir sagen:
»Xistreal”, wenn die Beweise stark genug sind. So vermeiden wir zwei
Extreme:

1. Die Realitat des Unsichtbaren zu leugnen, oder

2. Vorschnell allem Theoretischen Existenz zuzuschreiben.

Wir kdnnen Realitat anerkennen, ohne Existenz zu behaupten. Dadurch
bleibt unsere Liste des Existierenden schlank — nur das Bestatigte,
Gegenwartige —, wahrend die Realitat all das umfassen darf, was wissen-
schaftlich gut begriindet ist: Dunkle Materie, Energiefelder, subatomare
Teilchen, ferne Galaxien. Man kann also Empirist in Bezug auf Existenz
und Realist in Bezug auf Realitat sein: Nur das als existent ansehen, was
beobachtbar ist, aber das als real akzeptieren, was die Evidenz erfordert.
So bleibt die Wissenschaft streng und doch offen — prazise ohne
Dogmatismus.

Die elastische Gegenwart des Geistes

Interessanterweise lasst sich die Unterscheidung zwischen Existenz und
Realitat nicht nur auf logische oder wissenschaftliche Fragen anwenden
—sie spiegelt sich auch in unserem alltaglichen Erleben wider. Das men-
schliche Bewusstsein hat eine eigene zweistufige Beziehung zur Zeit, die
Philosophen und Psychologen seit Uber einem Jahrhundert beschreiben.

Ist dir schon einmal aufgefallen, dass der ,gegenwartige Moment“ in dei-
nem Erleben eigentlich eine gewisse Breite hat? Wenn du eine Melodie
horst, nimmst du nicht nur einen einzelnen Ton wahr; du behaltst die
vorherigen im Gedachtnis und erwartest die kommenden. Wenn jemand
die ersten Tone von Happy Birthday spielt, erkennst du die Melodie, weil
du das Gehorte mit dem gerade Erklingenden verbindest und schon das
Kommende antizipierst (,,to you ...“). Dein Erleben des Jetzt umfasst also
ein Stuck Vergangenheit (die eben verklungenen Tone) und ein Stiick
Zukunft (die erwarteten). Psychologisch betrachtet behandelst du also
eine kleine Zeitspanne als ein einheitliches Jetzt — nicht als unendlich
schmalen Moment.

Philosophen wie Edmund Husserl nannten das den scheinbaren
oder gedehnten Jetztmoment (specious present): die subjektive
Gegenwart, die sich Uber den unmittelbar vergangenen und den



50 Existenz # Realitat

unmittelbar bevorstehenden Augenblick erstreckt. Auch heutige
Kognitionswissenschaft beschreibt Ahnliches: Das Gehirn integriert Reize
uber kurze Intervalle (einige hundert Millisekunden), um ein koharentes
Erleben des ,,Jetzt“ zu erzeugen.

Das entspricht genau der Trennung zwischen Existenz und Realitéat.
Physikalisch existiert nur das messerscharfe Jetzt — der Ton, der in diesem
Augenblick erklingt. Der vorige Ton ist vorbei, der ndchste noch nicht da.
Doch psychologisch bleibt der vergangene Ton in deinem Bewusstsein
real (als Nachhall), und der kommende ist real genug, um erwartet zu
werden. Dein Geist sagt gewissermafBen: ,,Der Ton, der eben endete,
existiert nicht mehr, aber er ist noch real in meinem Erleben; der Ton, der
gleich kommt, existiert noch nicht, aber er ist real genug, dass ich ihn
erwarte.”

Wenn du die Vergangenheit als nichts und die unmittelbare

Zukunft als unreal behandeln wirdest, waren Musik, Sprache oder
Bewegungserleben unmaoglich. Unser Bewusstsein funktioniert, weil

es Kontinuitat spurt — weil Realitat fir uns mehr umfasst als das exakt
Gegenwartige.

So zeigt sich: Unser Geist lebt die Unterscheidung zwischen Existenz
und Realitat bereits vor. Die Gegenwart existiert — sie ist der unmittel-
bare sensorische Moment. Doch unser Bewusstsein dehnt sich daruber
hinaus: Das eben Vergangene bleibt real im Gedachtnis, das unmittelbar
Bevorstehende real in der Erwartung. In der Erfahrung ist die Realitat also
weiter als die Existenz — genauso, wie es der Existenzrealismus besch-
reibt: Existenz ist eng (nur das Jetzt), Realitat ist weit (das Jetzt mitsamt
seinem Kontext von Vorher und Nachher).

Diese Einsicht ist nicht bloB theoretisch. Sie erklart, warum wir uns mit
Vergangenem verbunden fuhlen, daraus lernen, Schuld oder Stolz emp-
finden — und warum wir Zukinftiges ernst nehmen, planen, hoffen oder
firchten. Unsere Emotionen und Entscheidungen erkennen langst an,
dass mehr realist als das, was existiert.

Die Unterscheidung zwischen Existenz und Realitét ist also kein abstrak-
ter Kunstgriff, sondern spiegelt die Struktur unseres Bewusstseins wider.
Sie erklart, warum eine Erinnerung uns beruhren kann — obwohl sie nicht
existiert —, und warum eine Hoffnung uns bewegt — obwohl sie noch
nicht existiert. Zeit, wie wir sie leben, ist das stdndige Zusammenspiel
zwischen dem Scheinwerfer der Gegenwart und der groBeren Bluhne, auf
der Vergangenes nachhallt und Zuklnftiges schon anklopft.

51

Warum es fiir die Zukunft (und die Vergangenheit) zahlt

Zum Schluss wollen wir einen Bereich betrachten, in dem Philosophie
und konkrete Lebenspraxis zusammentreffen: Ethik und Verantwortung.
Wie wir die Grenze zwischen Existenz und Realitit ziehen, pragt, wie

wir Dinge bewerten, die nicht hier und jetzt sind — etwa zukUnftige
Generationen oder vergangene Ereignisse, die weiterhin Anerkennung
verlangen (man denke an historische Ungerechtigkeiten). Eine zu enge
Sicht kann zu moralischer Kurzsichtigkeit fihren.

Angenommen, jemand sagt: ,,Zuklinftige Generationen existieren noch
nicht, warum also sollten wir sie in unsere Entscheidungen einbeziehen?
Wir sollten uns auf die Menschen und Probleme von heute konzentri-
eren.“ Wenn man ,nicht existieren® gleichsetzt mit ,nicht real sein®,
konnte man tatsachlich die Zukunft abwerten oder ignorieren. Man kon-
nte (falschlich) argumentieren, dass wir unseren Ururenkeln oder den
Blrgern des nachsten Jahrhunderts keine wirklichen Verpflichtungen
schulden - schlieBlich, wie konnten wir etwas schulden, das nicht real
ist?

Diese Denkweise kann kurzsichtige Politik fordern: Umweltprobleme
werden vernachlassigt, Schulden aufgehauft, und generell wird die
Zukunft geringgeschatzt, weil sie als ein bloBes Gespenst gilt — nicht als
Realitat.

Unsere Zwei-Ebenen-Perspektive bietet hier eine Korrektur. Zukunftige
Menschen mogen jetzt noch nicht existieren, aber sie sind in einem

sehr bedeutsamen Sinn real: Sie werden tatsachlich entstehen (sofern
die Zivilisation fortbesteht), und die Welt, die wir hinterlassen, wird ihr
Leben pragen. lhre Realitat ist die der werdenden Wesen — ihr Potential
istim Jetzt und in den Naturgesetzen verankert, ahnlich wie eine vorh-
ergesagte Sonnenfinsternis. Daher ist es vollig sinnvoll zu sagen, dass wir
Verantwortung gegenuiber ihnen tragen. Wir sollten die Zukunft nicht als
bloBe Fantasie behandeln. Sie ist noch nicht da, aber sie ist Teil der sich
entfaltenden Realitat.

Wenn man etwa an den Klimawandel denkt, sind die Katastrophen,

die wir kiinftig zu vermeiden versuchen, nicht imaginar - sie sind reale
Méglichkeiten, ja wahrscheinliche Folgen, wenn wir nicht handeln. Die
Menschen, die im Jahr 2100 leben werden, sind real genug, dass unsere
heutigen Entscheidungen eines Tages ihr leibhaftiges Dasein beeinflus-
sen werden. Diese Einsicht kann ethische Argumente starken, wonach



74  Gegenwartig werden

75

es sich wie ein Teilchen und bildet keine Interferenz. In der verzégerten
Variante lasst man das Photon unbemerkt durch die Spalte gehen und
entscheidet erst danach, ob man interferenz- oder teilchenartig misst.
Uberraschend scheint das friihere Verhalten des Photons von der jetzigen
Messwahl abzuhangen. Als hielte die Realitat ihre Festlegung zurtck, bis
eine Wahlin der Gegenwart getroffen ist. Nichts reist rickwarts in der
Zeit; vielmehr bleibt die Vergangenheit in gewissem Sinn unbestimmt, bis
eine gegenwartige Wechselwirkung sie konkretisiert. Das Jetzt erscheint
als Punkt, an dem Mehrdeutigkeit zu Tatsachlichkeit wird — wie eine
Endredaktion, die die konsistente Fassung der Geschichte festlegt.

Andere Ansatze betonen objektive Kollapsprozesse ohne bewussten
Beobachter (z. B. GRW-Modelle): Ab und zu kollabiert ein quantisches
Moglichkeitsblindel spontan in einen bestimmten Zustand. Auch hier ist
die Gegenwart der Moment der Festlegung: Vorher hatte das Teilchen hier
oder dort sein kdnnen; nachher ist es bestimmt hier. Roger Penrose ver-
mutet etwa, dass Gravitation solche Kollapsprozesse anstoBt. Die Details
sind sekundar; entscheidend ist das wiederkehrende Motiv: Realitat
nimmt momentweise Form an.

Wieder andere Deutungen setzen auf Dekohérenz: Durch die allge-
genwartige Kopplung an die Umgebung verlieren Superpositionen ihre
Interferenzfahigkeit und es bleibt effektiv ein klassisch erscheinendes
Ergebnis Ubrig. Dekoharenz wahlt formal keinen eindeutigen Ausgang,
macht aber erklarbar, warum wir faktisch nur einen sehen —und zwar als
einen zeitlichen Prozess. Auch hier ist die Gegenwart die Blihne, auf der
das Unbestimmte in Bestimmtes ubergeht.

Beruchtigt ist schlieBlich die Verschrédnkung: Messungen an weit get-
rennten Teilchen zeigen sofortige Korrelationen. Unterschiedliche
Beobachter mogen Uber die zeitliche Reihenfolge uneins sein; ein
absoluter Gleichzeitigkeitssinn fehlt. Und doch wirkt es, als ob ein
gemeinsames ,,Jetzt“ im Ergebnis eintritt — wenn ein Teil bestimmt wird,
ist das gemeinsame Resultat festgelegt. Das lasst den Block-Blick starr
erscheinen und betont, dass gegenwaértige Ereignisse Realitat fixieren.
In ER kann man sagen: Vor der Messung ist die Korrelation eine reale
Maoglichkeit; mit der Messung wird sie existent — fir beide Teilchen, im
jeweils lokalen Jetzt.

All diese Szenarien —verzdgerte Wahl, spontaner Kollaps, Dekohérenz,
Verschrankung — deuten auf dasselbe: In der Gegenwart wird

Illustration des berihmten Doppelspaltexperiments, die zeigt, wie durch zwei Schlitze tretende
Partikel oder Wellen ein Interferenzmuster auf dem Schirm erzeugen. Die Anordnung demonstriert
die Quantendualitat - Licht und Materie verhalten sich sowohl als Partikel als auch als Wellen -
und enthillt das grundlegende Mysterium im Herzen der Quantenmechanik. Abb. 4.

Potentialitat zu Aktualitat. Die Welt ist kein fertiges Inventar von Dingen,
sondern eine Erzahlung im Werden: Jeder Moment flgt eine Zeile hinzu,
aus vielen Entwurfen gewahlt. Philosophisch gesprochen: eine Welt des
Becoming, nicht bloB des Being.

Wie ordnen wir das? Unsere These: Der Existenzrealismus eignet sich
besonders, dieses quanteninspirierte Bild zu deuten. ER wurde genau
dafir entwickelt, die Grenzen des simplen Préasentismus zu umge-
hen; und die Quantenphysik scheint ein solches Konzept geradezu zu
verlangen.

Erstens anerkennt ER, dass die Zukunft offen ist und reale

Maoglichkeiten enthalt, ohne diese als bereits verwirklicht zu behandeln.
Quantenmechanik ist wesentlich probabilistisch: Vor der Messung

sind mehrere Ausgange moglich, und diese Méglichkeiten haben reale
Wirkungen (z. B. Interferenz). Ein strikter Prasentismus wurde sagen: ,,.Die
Zukunft existiert nicht, bis sie geschieht“ - was in ER ebenfalls gilt; nur
erganzt ER: Diese noch-nicht-Manifestationen sind realin dem Sinn, dass
sie den Gang der Dinge kausal strukturieren. Der Eternalismus oder Viele-
Welten-Ansatz erklart Wahrscheinlichkeiten, indem er alle Méglichkeiten



76  Gegenwartig werden

als gleichermaBen existent setzt — aber dann geschieht nie etwas wirklich
Neues. ER vermeidet beide Extreme: Die Zukunft ist real als Méglichkeit,
doch erst die Gegenwart hebt eine Moglichkeit in die Existenz; die
anderen bleiben unverwirklicht.

Zweitens bewahrt ER echtes Werden und Agency. Die Quantenphysik
ist nicht strikt deterministisch; Messwahlen konnen den tatsachlichen
Ausgang beeinflussen. In einem Block-Universum wére das nur Schein;
in Viele-Welten geschieht ohnehin alles irgendwo. ER erlaubt, dass nur
ein Ausgang hier geschieht —und dass unser Handeln im Jetzt daran
mitentscheidet.

Drittens umgeht ER die klassischen Fallstricke. Naiver Prasentismus

hat Mlhe, Uber Wellenfunktionen und ungemessene Vergangenheiten
sinnvoll zu sprechen; der Eternalismus entwirklicht den Kollaps zu einer
bloBen Perspektive. Viele-Welten multipliziert diese Erklarung. ER halt die
Quantenbeschreibung flr real als Information und Potential — aber nicht
fUr existent, bevor etwas geschieht. Messung (oder effektive Dekoharenz/
Kollaps) ist dann ein echter physischer Update: Eine Moglichkeit wird
existent, die Ubrigen bleiben als nie verwirklichte Méglichkeiten zurlick.
Viertens zur Relativitat: In ER ist Existenz lokal, Realitat global. Jeder hat
ein eigenes Jetzt; das stdrt nicht, solange Realitat nicht an eine einzige
Zeitflache gebunden wird.'® Auch verschrankte Messungen lassen sich so
verstehen: Rahmen mogen den Zeitpunkt unterschiedlich ordnen; dass
das gemeinsame Resultat real ist und Folgen hat, steht auBer Zweifel.

SchlieBlich bleibt ER empirisch geerdet: ,,Real” ist, was kausal/empirisch
relevant ist —was in Prinzip beobachtbar oder wirksam sein kann. Ein
Stern, der vor einer Million Jahren explodierte, existiert jetzt nicht, ist aber
real (sein Licht, seine Reste). Ein absolut unbeeinflussbares ,,Etwas*
zahlt nicht zur Realitat. Im Quantenfall: Ein nicht gemessener Spin ist
real als Unbestimmtheit — mit physikalischen Konsequenzen —, erhalt
aber erst mit der Messung Existenz als ,,oben“ oder ,unten®' Was haben
wir gewonnen? Die Quantenphysik deutet darauf, dass die Gegenwart
fundamentalist: Im Jetzt kollabieren Moglichkeitswolken zu Fakten. Der
einfache Slogan ,,Nur die Gegenwart ist real” greift zu kurz, weil er die
Realitat von Vergangenem und die Vorbereitung des Zukunftigen mis-
sachtet. Der Block-Blick bewahrt Kontinuitat, verliert aber das Werden.

16 Wheeler, J. A. (1983). Law Without Law. In J. A. Wheeler & W. H. Zurek (Eds.), Quantum Theory and
Measurement (pp. 182-213). Princeton University Press.

17 Ghirardi, G. C., Rimini, A., & Weber, T. (1986). Unified dynamics for microscopic and macroscopic systems.
Physical Review D, 34(2), 470-491. https://doi.org/10.1103/PhysRevD.34.470

77

Der Existenzrealismus bietet eine stimmige Synthese: Vergangenheit

und Zukunft sind real, doch nur die Gegenwart existiert. Superpositionen
sind reale Moglichkeiten; Kollaps/Dekohéarenz ist die Erhebung einer
Méoglichkeit in die Existenz; Verschrankung liefert reale Verbindungen, die
bei Messung ein gemeinsames existentes Resultat zeitigen; der Zeitpfeil
lasst sich als fortlaufende Akkumulation neuer Fakten lesen — jeder
Gegenwartsmoment als ,,kreativer Akt“.'® Kein anderes Theoriegebaude
erfasst dieses dynamische Bild so Uberzeugend. Gegenuber dem
Prasentismus integriert ER Quanten-Potentiale und die Realitat der
Geschichte; gegentber Eternalismus/Many-Worlds bewahrt ER echtes
Werden, Zufall und Wahl. Es vertragt sich mit der Relativitdt und dem
wissenschaftlichen Sprachgebrauch uber das Unbeobachtbare. Indem
ER die Existenz des Jetzt von der weiteren Realitat trennt, tragt es der
Praxis der Physik Rechnung, ohne die Vergangenheit zu negieren oder die
Zukunft zu verstellen.

Kurz: Der Existenzrealismus wirkt wie die Sicht, auf die die Quantenphysik
seit langem hindeutet. Sein heiBt gegenwartig sein; real sein heift,

eine Rolle im sich entfaltenden Geschehen zu spielen — als Ursache,
Wirkung oder Moglichkeit. So entsteht das Bild eines Universums, das
fortwahrend ,gegenwartig wird“. FUr uns, die wir darin leben, heiBt das:
Jeder Moment zahlt — er ist der Zeitpunkt, in dem die Welt, auf kleine, aber
bedeutsame Weise, sich selbst neu macht.

Wenn Theorie Gestalt annimmt

Am 20. Juli 1969 stieg Neil Armstrong aus dem Mondlandemodul Eagle
und druckte seinen Stiefel in den feinen Staub des Mondes. Diese
Handlung, ein einzelner gegenwartiger Moment der Existenz, ist vorbei.
Die Bewegung des FuBes, der Atemzug, der Puls in Armstrongs Brust, als
er seine beruhmten Worte sprach — all das existiert nicht mehr. Es lebte
in seinem Moment und verging, wie alle Handlungen vergehen. Und doch
dauert seine Realjtdt an, vielleicht lebhafter als bei fast jeder anderen
Geste der Menschheitsgeschichte. Die FuBabdriicke bleiben im Regolith
des Mondes eingepragt, unberuhrt von Wind und Regen, still bewahrt fur
Jahrtausende.

18 Eichman, P. (2007). Relativistic Challenges to Presentism. https://echodin.net/papers/phil551/relativity.pdf



78  Gegenwartig werden

Diese einfache Tatsache veranschaulicht die Kraft der ER-Unterscheidung
zwischen Existenz und Realitdt. Armstrongs Schritt existierte nur, sol-
ange er geschah — als das gelebte Jetzt von 1969. Doch seine Spur

besitzt Realitdt weit Uber diesen flichtigen Augenblick hinaus. Der Staub
behalt den Abdruck. Fotografien, Tonaufnahmen und das menschliche
Gedachtnis verlangern ihn. Was als fragiles, unwiederholbares Ereignis
existierte, ist Teil der dauernden Realitdt der Welt geworden und beein-
flusst Kultur, Politik und Imagination noch Jahrzehnte spéater.

Die Apollo-FuBspuren erinnern daran, dass Existenz momenthaft ist,
Realitat jedoch kumulativ. Jede gegenwartige Tat schreibt sich auf
Weisen in die Welt ein, die sich nicht einfach ausloschen lassen. Manche
Einschreibungen sind persénlich und unsichtbar — eine Narbe, die nur
duim Spiegel bemerkst, ein Wort, das im Herzen eines anderen nachk-
lingt. Andere sind monumental, wie die Spuren auf der Mondoberflache,
fur alle sichtbar, die eines Tages dorthin reisen. Die Unterscheidung ist
wichtig, weil sie erklart, wie das Jetzt besonders bleibt, ohne die Dauer
dessen zu leugnen, was bereits geschehen ist.

Aus dieser Sicht erhalt auch Verantwortung ein neues Profil. Ware
Existenz alles, verschwande jeder Moment spurlos; unsere Taten waren
so schwerelos wie Wolken. Doch Realitgt bleibt. Jede Entscheidung
hinterlasst einen FuBabdruck — manchmal wortlich, oft bildlich. Wie
wir miteinander umgehen, wie wir Ressourcen nutzen, wie wir Zukunfte
entwerfen: All das sind gegenwartige Handlungen, die zu realen Spuren
werden und das Mégliche von morgen mitbestimmen. Armstrongs
Abdruck ist auBergewohnlich, weil er Gber Generationen sichtbar ist;
doch das Prinzip gilt im Alltag ebenso. Jede Entscheidung im Jetzt senkt
sich in die Realitat ein — wie ein Schritt, der sich in Staub pragt.

Der Mond macht die Differenz zwischen Existenz und Realitdt noch in
anderer Hinsicht anschaulich: Er zeigt, wie die Umgebung tber Dauer
entscheidet. Auf der Erde hatten Wind und Wasser die Spuren langst
erodiert. Dass sie bleiben, erinnert daran, dass Realitat nicht statisch
ist, sondern bedingt. Spuren halten in manchen Kontexten langer als

in anderen. In der Gesellschaft mag eine flichtige Bemerkung schnell
verblassen, wahrend ein Gesetz im Code oder ein digitaler Beitrag quasi
unbegrenzt fortbesteht. Der Existenzrealismus gibt uns die Sprache
dafur: Existenz ist stets kurz; Realitdt kann — je nach Bedingungen -
Jahrzehnte oder Jahrhunderte Uberspannen.

79

SchlieBlich werfen die Spuren auch Licht auf die Zukunft. Sie verweisen
auf einen vergangenen Moment und zugleich auf das, was noch kom-
men konnte. Fir kommende Generationen mogen sie Einladung sein,
zuruiickzukehren, neben ihnen zu gehen, neue Spuren zu setzen. So ist
Realitat nicht nur ein Konto der Vergangenheit, sondern ein Reservoir von
Moglichkeit. Die Spuren des Gehandelten leiten, inspirieren und begren-
zen, was noch getan werden kann.

Die ER-Unterscheidung anzuwenden heiBt also, die Welt als ges-
chichtete Landschaft zu sehen: Das Jetzt existiert als Akt des Schritts;
die Vergangenheit ist real im Abdruck, der bleibt; die Zukunft ist real in
den Moglichkeiten, die diese Spur eréffnet. Das Vermachtnis von Apollo
erinnert: Existenz flackert und vergeht, Realitdt sammelt und strahlt
nach vorn —sie verankert uns in dem, was war, und weist zugleich auf
Horizonte, die noch kommen.

Die FAden zusammenfiihren

Wir begannen mit einer schlichten, aber beunruhigenden Frage: Was
heiBt es, zu sagen, dass nur die Gegenwart real ist? Zunachst klang

es selbstverstandlich — wir leben im Jetzt. Je genauer wir jedoch hin-
sahen, desto deutlicher traten die Schwierigkeiten hervor. Wenn die
Vergangenheit nichts ist, warum lastet ihre Spur so schwer auf uns?
Wenn die Zukunft nichts ist, wie kdnnen wir so sicher planen, vorher-
sagen und vorsorgen? Und wenn Zeit relativ ist, wessen ,,Jetzt“ kdnnte
das wahre sein? Diese Fragen zeigten, dass die gewohnliche Intuition des
Prasentismus, wortlich genommen, dem Druck von Wissenschaft und
Alltagsvernunft nicht standhalt.

Stattdessen ergab sich ein neu gerahmter Blick: Die Gegenwart besitzt
eine besondere Form der Existenz, aber sie ist nicht die ganze Realitat.
Die Vergangenheit bleibt real durch die Spuren, die sie hinterlasst; die
Zukunft ist real als strukturierte Méglichkeit, die auf Verwirklichung war-
tet. So lasst sich das Entscheidende am Jetzt — seine Unmittelbarkeit,
seine schopferische Kraft — wirdigen, ohne andere Zeiten in die
Nichtexistenz zu verbannen. Die Gegenwart ist kein isolierter Punkt, son-
dern ein lebendiges Scharnier, an dem das Gewicht der Geschichte auf
die Offenheit des Kommenden trifft.



80 Gegenwartig werden

Praktisch birgt diese Neuordnung eine stille, aber weitreichende
Botschaft. Jeder Moment ist nicht nur der passive Rand einer Zeitlinie,
sondern die Werkstatt, in der Realitat geformt wird. Im Jetzt zu handeln
heiBt, einen Umriss mit Tinte zu fassen — aus vielen Bleistiftlinien wird
eine Gestalt. Unsere Erinnerungen zeigen, dass wir mehr erben, als wir
wahlen; unsere Entscheidungen zeigen, dass wir mehr gestalten, als wir
erben. Zwischen diesen beiden Wahrheiten gewinnt das Leben zugleich
Verantwortung und Freiheit.

Das vielleicht treffendste Bild ist das des Webens. Die Gegenwart

ist das Webschiffchen, das hin und her fahrt, die starken Faden der
Vergangenheit mit den losen Fasern der Zukunft verknupft und so den
Stoff der Realitat hervorbringt. Wir leben als Weberinnen, Bahn fir Bahn,
wissend, dass jeder Zug zu einem Muster beitragt, das groBer ist als
jede einzelne Hand. Darin liegt die Wurde des Moments: gegenwartig zu
sein heiBt nicht nur zu existieren, sondern am sich entfaltenden Design
mitzuwirken.

Mit dieser Einsicht bleibt eine Frage als Herausforderung und Einladung:
Wenn die Gegenwart der Ort ist, an dem Realitdt Gestalt annimmt

—wie wollen wir unsere kurze, aber entscheidende Rolle in ihrer
Hervorbringung nutzen? Das nachste Kapitel wendet sich dieser Frage
aus einem anderen Blick: Wie begegnet die scheinbare Freiheit des
Werdens den gesetzmaBigen Mustern, die die Manifestation selbst
leiten?

81

Gesetzmaligkeit der
Manifestation

»In der impliziten Ordnung ist alles ineinander verborgen und
miteinander verwoben. Die explizite Ordnung dagegen ist die Weise,
in der diese verborgene Struktur im Jetzt sichtbar und wirksam wird. “

— Bohm, D. (1980). Wholeness and the implicate order. Routledge.

Seit den frihesten menschlichen Siedlungen stehen Menschen vor dem
Ratsel des Todes und versuchen, eine Spur zu hinterlassen, die dem
Verschwinden trotzt. Ein Steinhlgel Uber einem Grab, eine eingravierte
Zeile auf einem Grabstein, die sorgfaltige Beigabe von Ritualobjekten — all
dies sind Gesten, die uber den flichtigen Moment der Existenz hinaus-
reichen. Es sind Akte der Anerkennung, dass etwas oder jemand aus der
Unmittelbarkeit der Gegenwart in eine andere Seinsweise Ubergetreten
ist. Der Korper atmet nicht mehr, die Stimme spricht nicht mehr-und
doch bleiben die Spuren. Hugelgraber, Inschriften und Totenrituale sind
mehr als symbolische Trostgesten; sie sind materielle Bestatigungen,
dass das, was aus der Existenz verschwunden ist, weiterhin Teil der
Realitat bleibt.

Archaologen haben zehntausende Jahre alte Graber freigelegt, ges-
chmiuickt mit Ocker, Werkzeugen, Perlen oder Tierknochen — Objekte,

die sorgféaltig bei den Verstorbenen platziert wurden. Fur die Lebenden
waren diese Gaben nicht bedeutungslos. Sie verkérperten Kontinuitat:
Die Existenz der Person war beendet, doch ihre Realitat blieb erhalten —in
kollektiver Erinnerung und in den dauerhaften Artefakten, die sie hinter-
lieB. Ein Hlgel, aufgerichtet auf einer Anhéhe und sichtbar fiur kommende
Generationen, verklindete: Hier hat einmal ein Leben existiert, und seine
Realitat wirkt bis heute fort. Auf diese Weise druckten frihe Menschen
eine instinktive Einsicht aus: Nichts verschwindet einfach — alles hinter-
lasst eine Spur.



82 GesetzmaBigkeit der Manifestation

Dieselbe Intuition durchzieht die ausgefeilteren Kulturen. Die Pyramiden
Agyptens, die monumentalen Graber Chinas, die Stelen Mesopotamiens
oder die Kenotaphe Griechenlands bezeugen ein kulturelles Bedurfnis,
die verschwundene Gegenwart in einer Form zu verankern, die der Zeit
standhalt. Diese Steine und Bauwerke sind nicht bloB Zeichen von
Reichtum oder Macht; sie sind physische Verkdrperungen einer tieferen
Uberzeugung: Existenz |8st sich nicht ins Nichts auf. Die Verstorbenen
wirken fort —in Erinnerung, in Abstammung, im Vermachtnis —und die
Gemeinschaft sorgt dafiir, dass dieses Wirken in sichtbarer, dauerhafter
Form bewahrt bleibt.

Bestattungsriten sind in diesem Sinn kulturelle Dramatisierungen von
Manifestation und Demanifestation. Die Lebenden versammeln sich,
um den Ubergang zu markieren: um anzuerkennen, dass die individuelle
Existenz geendet hat, und zugleich die Realitit des Verstorbenen in dau-
erhaften Formen einzuschreiben —in Liedern, Gebeten, Inschriften oder
Monumenten. Ob im feierlichen Klang einer Glocke, im gesprochenen
Namen oder im Niederlegen von Blumen: stets wird dieselbe Wahrheit
vollzogen — Demanifestation ist keine Ausléschung, sondern eine
Verwandlung in eine andere Ebene des Seins.

Wenn wir diesen uralten Echos nachspuren, erkennen wir, dass
Gesellschaften zu allen Zeiten intuitiv den doppelten Rhythmus erfasst
haben, der die Welt tragt. Existenz ist zerbrechlich und flichtig; sie ent-
gleitet in jedem Moment. Doch Realjtdt bewahrt, was gewesen ist, und
tragt seine Spur weiter. Begrabnisriten und Erinnerungssteine zu studie-
ren heiBt daher nicht nur, die Archéologie der Trauer zu erforschen — es
heiBt, zu bezeugen, wie die Menschheit immer wieder die Kontinuitat
zwischen Verganglichem und Dauerhaftem, zwischen dem gelebten
Moment und der bleibenden Spur erkannt und geehrt hat.

83

Zeit als Schwelle: Zur Problemstellung der
Manifestation

Das vertraute Bild des Flusses mag Orientierung geben, doch die Aufgabe
dieses Kapitels ist eine genauere: Wie wird das Reale gegenwartig — und
wie kehrt das Gegenwartige ins Reale zurlick? Existenz ist der kurze
Augenblick des Aufleuchtens, Realitat das Meer, das ihn tragt. Unsere
Frage gilt nun nicht mehr dem Bild, sondern dem Vorgang selbst: Nach
welchem Prinzip entstehen und vergehen diese Wellen des Daseins?

Hier liegt das Herz des Problems der Manifestation. Zu sagen, etwas
manifestiere sich, heiBt: Es tritt aus der Tiefe der Méglichkeit in das Licht
des Jetzt. Ein Same keimt, ein Kind wird geboren, eine Erinnerung taucht
auf, ein Stern entzlindet sich — jedes ist ein Beispiel daflir, wie Realitat
sich in Existenz entfaltet. Doch ebenso wesentlich ist die umgekehrte
Bewegung, das stille Gegenstlick der Manifestation: die Demanifestation,
das Zurlcktreten des Existenten in das Depot der Realitét. Eine Blume
welkt, eine Flamme erlischt, ein Leben endet - und doch hinterlasst jedes
Spuren: Nahrstoffe, Asche, Erinnerungen, die die Welt weiter formen.
Manifestation und Demanifestation sind keine magischen Bruche, son-
dern gesetzmaBige Prozesse — der doppelte Pulsschlag, mit dem die Zeit
ihren Takt halt.

So sind wir eingeladen, die Gegenwart nicht als statische Biihne zu
sehen, sondern als Schwelle — eine messerscharfe Linie, auf der die

Welt unablassig balanciert. Auf dieser Schwelle kollabieren unzahlige
Méoglichkeiten zu jener einen Wirklichkeit, die wir erfahren, wahrend jede
Wirklichkeit nahezu sofort beginnt, sich wieder in Realitét zu verwandeln.
Der Fluss der Zeit ist, in diesem Verstandnis, nichts anderes als dieser
fortwadhrende Verkehr in beide Richtungen: das Reale, das existent wird,
und das Existent, das ins Reale zuruickkehrt. Es ist eine Art kosmische
Atmung - ein Ein- und Ausatmen an der Grenze des Jetzt.

Was dieses Bild Gberzeugend macht, ist nicht seine Poesie, sondern
seine Erklarungskraft. Es zeigt, warum Kausalitat funktioniert — weil

jedes Existent aus gesetzmaBigen Bedingungen hervorgeht, die bereits
real sind. Es erklart, warum Erinnerung verlasslich ist — weil vergangene
Ereignisse weiterhin ihren Abdruck in der Realitat hinterlassen. Und

es verdeutlicht, warum wir die Zukunft antizipieren kdnnen, ohne ein
vorgefertigtes Drehbuch annehmen zu mussen — weil die Gesetze neue
Momente aus gegenwartigen Bedingungen hervorbringen, statt einen ver-
borgenen Filmstreifen abzuspulen.



84 GesetzmaBigkeit der Manifestation

Die kurz brennende, helle Flamme des Streichholzes reprasentiert die Existenz - den fluchtigen,
aktiven gegenwaértigen Moment. Wenn die Flamme erlischt, verschwindet ihre Existenz, aber die
Auswirkungen (der Rauch, die Hitze, das verkohlte Holz) werden sofort in die dauerhafte, bestan-
dige Informationsaufzeichnung der Realitat integriert. Abb. 5.

In diesem Sinn verleihen Manifestation und Demanifestation dem zwei-
stufigen Konzept des Existenzrealismus Bewegung und Leben. Sie zei-
gen, warum die Welt sich mit geordneter Lebendigkeit entfaltet, anstatt
stillzustehen. Ohne sie ware das Denkmodell leblos - ein Meer ohne
Wellen, eine Leinwand ohne Pinselstriche. Mit ihnen erkennen wir, warum
die Welt nicht stillsteht, sondern sich fortwahrend mit gesetzmaBiger
Lebendigkeit erneuert.

Dieses Kapitel nimmt die Herausforderung an, diese Ubergénge genauer
zu fassen. Es wird untersuchen, wie Manifestation Potenziale in die
Scharfe der Gegenwart bringt, wie Demanifestation das Existent in
Spuren und Vermachtnisse verwandelt, und wie beide gemeinsam das
gesetzmaBige Gewebe des zeitlichen Flusses bilden. Dabei werden

wir vertraute Beispiele betrachten —vom Zyklus der Sterne und dem
Wachstum lebender Organismen bis zu den Dynamiken von Erinnerung
und Erwartung —um zu zeigen, dass dieser doppelte Prozess nichtin den
Hoéhen der Theorie verborgen liegt, sondern den Alltag unseres Erlebens
durchzieht.

85

Herausforderungen und umstrittenes Terrain

Jede Darstellung, die davon spricht, dass Dinge ins Sein treten und
wieder vergehen, steht sofort vor einer Vielzahl von Schwierigkeiten. Es
genugt nicht zu sagen, dass die Gegenwart flichtig sei oder dass die
Realitat zugleich Erinnerung und Moglichkeit enthalte. Solche Aussagen
werfen dréngende Fragen auf: Wie kdnnen wir behaupten, dass etwas,
das nicht mehr existiert, weiterhin real bleibt, ohne in Widerspriche zu
geraten? Wie lasst sich die Zukunft als real beschreiben, ohne damit
jedes Ergebnis vorwegzunehmen? Und wie verhindern wir, dass der
Fluss der Welt entweder in einem starren Block bereits geschriebener
Ereignisse erstarrt oder sich in einem mystischen Strom verliert, der sich
jeder Einsicht entzieht?

Das sind keine muBigen Ratsel, sondern Fragen, die den Kern unseres
Verstandnisses von Zeit berthren. Philosophinnen und Physiker haben
sich seit Langem an ihnen entziindet. Manche bestehen darauf, dass
Vergangenheit und Zukunft in gleichem MaB wie die Gegenwart existie-
ren — als Teile eines groBen Blocks, in dem nichts wirklich wird. Andere
lehnen dies ab und erklaren allein die Gegenwart fur wirklich, wahrend
Vergangenheit und Zukunft bloBe Schatten oder Illusionen seien.
Zwischen diesen Extremen liegt ein umkampfter Bereich, in dem Fragen
nach Kausalitat, Erinnerung und Erwartung aufeinandertreffen. Die
Herausforderung besteht darin, die Ubergange des Werdens zu besch-
reiben, ohne in strengen Determinismus oder unbestimmte Mystik zu
verfallen.

Eine Schwierigkeit betrifft den Status der Vergangenheit. Wenn wir
sagen, dass eine Flamme nicht mehr existiert, aber Rauch in der Luft und
Warme im Raum hinterlassen hat — sprechen wir dann nicht in Ratseln?
Manche wirden einwenden, die Aussage ,,Die Flamme ist real” nach
ihrem Erléschen sei unsinnig: Die Flamme ist erloschen, und was bleibt,
sind lediglich andere Phanomene. Andere halten dagegen: Ohne die
Anerkennung der bleibenden Spur des Gewesenen lieBe sich Kontinuitat
Uberhaupt nicht verstehen. Die Frage ist also, ob Realjtét jenseits der
Existenz ein nutzliches Konzept ist — oder eine Uberflussige Verdopplung.
Ein weiteres Problem betrifft die Offenheit der Zukunft. Wenn die mor-
gige Sonnenfinsternis schon heute real ist — bedeutet das, dass sie in
einem verborgenen Sinn bereits existiert und nur darauf wartet, enthullt
zu werden? Falls ja, ware der Zukunft ihre Unbestimmtheit geraubt, und



102 GesetzmaBigkeit der Manifestation

Vielleicht ist dies die ansehnlichste Einsicht dieses Kapitels: Der Fluss
der Zeit ist weder ein ratselhafter Strom noch eine Illusion menschlicher

Wahrnehmung. Er ist der gesetzmaBige Ubergang von Realitét in Existenz

und wieder zuruck — der bestandige Pulsschlag des Werdens. Wir leben
auf dieser Schneide, stets zwischen dem, was war, und dem, was sein
konnte, und tragen Verantwortung fur das, was wir hinterlassen, wenn
unser eigener Moment verblasst.

Wenn jeder Augenblick zugleich Ergebnis und Ursprung ist, liegt die
Aufgabe auf der Hand: Welche Spuren werden wir hinterlassen, damit
andere sie erben kdnnen?

Das nachste Kapitel greift diese Frage aus einer anderen Perspektive
auf — es fragt, ob die Begriffe von Kontinuitat und GesetzmaBigkeit selbst
Bestand haben, wenn wir untersuchen, was Materie, Substanz und
Realitat im tiefsten Sinn eigentlich sind.

103

Materie, Substanz und Stoff

»Was wir als materielle Korper und Krdfte beobachten,
sind nichts anderes als Formen und Variationen in der Struktur von
Raum und Zeit. “

— Schrédinger, E. (1935).
Science and the human temperament. George Allen & Unwin.

Als Galileo 1609 zum ersten Mal sein Fernrohr gen Himmel richtete,
wurden funkelnde Punkte zu Welten. Doch die Entdeckung der endlichen
Lichtgeschwindigkeit enthillte bald ein umfassenderes Ratsel: Wir sehen
die Sterne niemals, wie sie sind, sondern immer, wie sie waren. Der
Kosmos wurde zu einem Archiv von Verzégerungen — jedes Funkeln ein
Echo einer langst vergangenen Realitat.

Diese Erkenntnis reichte weit Uber die Astronomie hinaus - sie erschut-
terte unser Verstandnis von Unmittelbarkeit. Was bedeutet es, von

der Gegenwart zu sprechen, wenn jeder kosmische Blick zeitversetzt
ankommt? Haben wir je Kontakt mit dem, was ist, oder nur mit dem, was
war? Das Fernrohr, einst Symbol wissenschaftlicher Aufklarung, wurde
so zu einer philosophischen Herausforderung.

Im Denken des Existenzrealismus (ER) bleibt Existenz strikt an die
Gegenwart gebunden. Ein Photon, das auf die Linse trifft, existiert jetzt -
keine Verzdégerung andert diese Tatsache. Galileos Fernrohr deutet daher
ein genaueres Paradox an: Realitat mag sich uber die Gegenwart hinaus
erstrecken, doch Existenz verlasst sie niemals. Wahrnehmung ist immer
verspatet — und findet doch ausschlieBlich im Jetzt statt.

Was ein philosophisches Konzept Uberzeugend macht, ist nicht nur die
Eleganz seiner Behauptungen, sondern auch seine Fahigkeit, gepruft

zu werden. Eine Theorie, die sich prinzipiell nicht widerlegen lasst, lauft
Gefahr, zum Dogma zu werden. Der Existenzrealismus vermeidet diese
Falle bewusst. Indem er Existenz — das Hier und Jetzt — von Realitdt — dem
umfassenderen Feld des Gewesenen und des Moglichen — unterscheidet,



104 Materie, Substanz und Stoff

Das Teleskop enthllt ein Universum zeitlicher
Verzégerungen: Wir sehen Sterne nicht,

wie sie sind, sondern wie sie waren. Dies
veranschaulicht, wie die Lichtgeschwindigkeit
die kosmische Existenz (die wahre, ferne Geg-
enwart) von der Realitat (unserer zeitverscho-
benen Beobachtung) trennt. Abb. 6.

Kapitel nimmt diese Einladung an.

bietet er nicht bloB eine Theorie
der Zeit, sondern formuliert eine
uberprufbare Behauptung. Die
Wette lautet schlicht: Wenn
sich zeigen lieBe, dass Materie
oder Information auBerhalb der
Gegenwart wirksam wird, dann
brache ER zusammen.

Diese Herausforderung ver-
wandelt, was wie eine metaph-
ysische Betrachtung klingen
konnte, in etwas, das einer
wissenschaftlichen Hypothese
ahnelt. Seine Kuhnheit liegt in der
Falsifizierbarkeit. Anders als die
weitreichenden Behauptungen des
Eternalismus oder Presentismus
ladt ER uns ein, sich seine eigene
Widerlegung vorzustellen — sich
auszumalen, wie die Welt auss-
ahe, wenn die Zeit nicht an die
Gegenwart gebunden ware. Dieses

Man stelle sich eine Blihne vor: Was im Licht steht, existiert; Kulissen
und Drehbucher sind real, doch warten hinter der Szene. Wirde nun
ein Schauspieler aus der Szene von morgen plotzlich auftreten —

oder ein Geist aus der Probe der letzten Woche eingreifen, ware der

Existenzrealismus widerlegt.

In diesem Geist gehen wir vor: nicht um ER mit blindem Glauben zu bef-

estigen, sondern um die Risse zu prufen, die es aufbrechen kénnten. Wir

werden maogliche ,,Gegenbeispiele” untersuchen —vom Sternenlicht,

das uralte Reisen in unsere Teleskope tragt, Gber die verschobenen
Gleichzeitigkeiten der Relativitatstheorie bis hin zu den Versuchungen
der Quantenverschrankung und der Zeitmaschinen. Jede dieser Fragen

lautet: Begegnen wir je etwas auBerhalb der Gegenwart — oder nur ihren

Spuren, die uns jetzt erreichen?

Um diese Untersuchung greifbar zu machen, entwerfen wir eine Reihe

von Gedankenexperimenten - einige an der Grenze zur Science-Fiction,

105

andere an der Front der modernen Physik. Stelle dir ein Telefonat aus
der Vergangenheit vor, das nicht nur nachhallt, sondern antwortet;

ein Gerat, das den Aktienkurs von morgen verrat; eine Anlage, die den
wahren Zustand Andromedas jetzt zuflUstert. Jedes Szenario scharft das
Kriterium, an dem ER widerlegt werden kénnte. Und doch, wie wir sehen
werden, stoBt jedes an die Mauern, die Relativitat, Quantenmechanik
oder Thermodynamik errichten.

Diese Ubung ist keine miiBige Spekulation. Indem wir uns vorstellen, wie
ER scheitern konnte, verstehen wir, warum es Bestand hat. Wir erkennen
nicht nur, was die Gegenwart ist, sondern auch, was uns daran hindert,
sie zu Uberschreiten. So wird die Gegenwart nicht zum engen Gefangnis,
sondern zur eigentlichen Arena, in der jede Wechselwirkung, jedes
Wissen, jede Transformation geschieht. Dass das Universum Einfllisse
aus anderen Zeiten blockiert, mag sein bestandigstes Gesetz sein.

Nun, da die Ausgangsbedingungen gesetzt und die Buihne bereitet ist,
wenden wir uns dem Kern des Arguments zu: Was tatsachlich notig ware,
um den Existenzrealismus zu widerlegen — und warum jeder denkbare
Versuch an der Schwelle scheitert.

Reibung an den Randern: Wo ER auf Widerstand
trifft

Jede kuhne Idee ruft Reibung hervor. In dem Moment, in dem man
behauptet, die Struktur der Zeit geklart oder die Frage nach dem, was
wirklich existiert, entschieden zu haben, schlagen die Einwande wie
Wellen gegen eine Brandungsmauer. Manche dieser Wellen sind sanft,
sie verlangen lediglich Prazisierung; andere treffen mit Wucht und stel-
len die Grundlagen selbst in Frage. Wer die Grenzen eines Denkmodells
erkunden will, muss diesen Kraften aufmerksam begegnen.

Ein erstes Problem entspringt der Unschéarfe der Sprache selbst.

Begriffe wie Existenz, Realitdt, Materie oder Substanz haben lange,
vielfaltige Geschichten - gepragt von Metaphysik, Theologie und Physik.
Philosophinnen und Philosophen streiten nicht nur Gber die Welt, son-
dern auch Uber die Bedeutung der Worte, mit denen sie sie beschreiben.
Wenn jemand hort, dass ,,nur die Gegenwart existiert”, hangt die Reaktion
oft weniger von der Logik als von der begrifflichen Vorgeschichte ab. Fur



130 Zeitist keine gefrorene Landschaft

mit seiner Betonung empirischer Zuganglichkeit — Existenz

ist an Beobacht- oder Wechselwirkbarkeit gebunden - steht
damit im Geist des wissenschaftlichen Pragmatismus. Und im
Hinblick auf die Quantenphysik kénnte ER sogar im Vorteil sein:
Deutungen der Quantenmechanik, die echte Unbestimmtheit
und ein Werden bei der Messung annehmen, fligen sich besser
in eine Sichtweise, in der die Zukunft noch nicht entschieden
ist. Kurz gesagt: Nichts in der heutigen Wissenschaft verbietet
die Unterscheidung zwischen Existenz und Realitat. Die Physik
beschreibt die Struktur der Zeit, der Existenzrealismus liefert
eine metaphysische Deutung dieser Struktur, die sowohl der
Wissenschaft als auch unserer Erfahrung gerecht wird.

Wenn wir also das Blockuniversum verwerfen und den Existenzrealismus
annehmen, was gewinnen wir? Wir gewinnen ein Weltbild, das koharent,
menschennah und zugleich realistisch ist. Der Eternalismus bot eine
grof3e, einfache Vision — einen zeitlosen Block —, aber nur um alles, was
wir an der Zeit empfinden (Fluss, Offenheit, Besonderheit des Jetzt), zur
Illusion zu erklaren. Der reine Presentismus gab uns die Unmittelbarkeit
des Jetzt zurlick, machte jedoch Vergangenheit und Zukunft gespenstisch
irreal und gerat leicht in Konflikt mit der Physik. Der Existenzrealismus
bietet einen dritten Weg: Er erklart die Gegenwart objektiv fir besonders
(und bewahrt damit das Werden), ohne den Rest der Zeit zu entwerten
(und bewahrt damit die Realitat des Vergangenen und das Gewicht des
Zukunftigen). Er ist realistisch, weil er anerkennt, dass uber vergangene
Ereignisse Tatsachen bestehen und Gber zukinftige bestehen werden;
und er ist wirklichkeitsbezogen, weil er betont, dass Existenz nur im Hier
und Jetzt geschieht — Moment fur Moment. Dieses zweistufige Konzept
mag weniger einheitlich wirken als der eine groBe Block, doch gerade
diese starre Einheit war die Quelle des eternalistischen Problems. Indem
der Existenzrealismus der Zeit zwei Seinsweisen zuschreibt — Existenz fur
die Gegenwart, Realitat fur Vergangenheit und Zukunft —, lassen sich viele
Paradoxien losen: Wandel ist real, weil das Existierende sich fortwahrend
erneuert; Wissen ist auf das beschrankt, was existiert oder Spuren hin-
terlassen hat — also kein Ratsel; Erfahrung ist verlasslich, weil das Jetzt
tatsachlich besonders ist; Freiheit bleibt gewahrt, weil die Zukunft noch
nicht feststeht; und die Physik bleibt gultig, weil keine ihrer empirischen
Aussagen geleugnet wird — nur der metaphysische Zusatz, dass alle
Ereignisse gleichermaBen real seien. Wir bewahren Einsteins Einsichten

131

Uber die Struktur der Zeit, ohne daraus einen unbeweglichen Block zu
machen. Der Existenzrealismus erlaubt uns somit, den Fluss der Zeit

als reale Dynamik innerhalb einer wissenschaftlich fundierten Welt zu
begreifen — ohne metaphysischen Uberschuss.

Am Ende geht es bei der Zurlickweisung des Blockuniversums nicht
darum, sich an trostliche Illusionen zu klammern oder die Wissenschaft
zu leugnen — es geht darum, ein reichhaltigeres Verstandnis der Zeit zu
gewinnen, das sowohl der physikalischen Welt als auch unserer gelebten
Erfahrung gerecht wird. Das Blockuniversum mag elegant sein, wirkt aber
kalt und lebensfern. Der Existenzrealismus hingegen bietet ein warmeres,
erfahrungsnahes Bild: Das Universum entfaltet sich in Echtzeit, und wir
sind wirkliche Teilnehmende an seiner Geschichte. Die Zeit ist kein vorab
geschriebenes Buch und keine gefrorene Landschaft, durch die wir wan-
dern, sondern ein lebendiger Prozess — eine Bewegung, in der Realitat
und Existenz miteinander tanzen. Vergangenheit und Zukunft gehéren
zum umfassenden Kontinuum der Realitat, doch nur der gegenwartige
Faden wird jetzt gewebt. Diese Sicht erlaubt uns, den Wandel als real,
unsere Entscheidungen als bedeutsam und die Welt als fortlaufend
kohéarent zu begreifen — ohne mehr zu behaupten, als notig ist. Sie zeigt,
dass das Werden keine Tauschung ist, sondern das Herz dessen, was
Zeit bedeutet. Zeit ist nicht Illusion und nicht ein vierdimensionaler

Kafig, sondern etwas wirklich Reales und Wesentliches: die fortlaufende
Geschichte der Existenz selbst.



132 Zeitist keine gefrorene Landschaft

Der Webstuhl der Zeit

Stelle dir vor, du stlindest vor einem kolossalen Webstuhl, der im
Dunkeln summt. Kettfaden spannen sich in die Schatten, ihre Spannung
klingt leise wie Saiten vor einem Konzert. Irgendwo setzt sich ein
Webschiffchen in Bewegung — schnell, zielstrebig — es zieht Farbe Uber
die Kette und hinterlasst einen wachsenden Stoff aus Momenten. Dies
ist kein gewohnlicher Webstuhl. Sein Weber ist die Veranderung selbst.
Jeder Durchgang bindet das, was soeben ins Dasein getreten ist, an

das, was folgen wird, wahrend die unverwobenen Faden voraus in stiller
Maoglichkeit warten. Existenz, Realitdt und Werden begegnen sich hier —
nicht als Abstraktionen, sondern als Bewegungen in einem lebendigen
Gewebe.

In dieser Vorstellung ist die Vergangenheit der bereits gewebte Teil des
Tuchs. Jeder Faden liegt fest, sein Muster ist sichtbar, seine Prasenz
unbestreitbar. Er bewegt sich nicht mehr unter dem Schiffchen, bleibt
aber real: Er tragt zum Gesamtdesign bei und pragt, was folgt. Die
Gegenwart ist das schmale Band, in dem das Schiffchen arbeitet — die
Kante, an der Faden zu Stoff wird. Sie ist lebendig, tatig und in Bewegung.
Was genau jetzt gewebt wird, ist der einzige Teil des Tuchs, der im
Moment des Webens tatsachlich existiert. Die Zukunft hingegen ist die
Strecke leerer Kettfaden — gespannt, aber unberuhrt. Sie sind noch ohne
Farbe, im Muster noch unbestimmt. Sie sind offener Raum — Méglichkeit,
die auf Form wartet.

Dieses Bild fasst die zweistufige Wirklichkeit des Existenzrealismus in
greifbaren, dauerhaften Begriffen. Die Vergangenheit ist real in dem Sinn,
dass ihr Muster nicht zu leugnen ist: Es begrenzt, was als Nachstes kom-
men kann, und seine Wirkungen sind im Stoff vor unseren Augen gegen-
wartig. Doch sie existiert nicht mehr als lebendiger Prozess. Allein die
Gegenwart existiert — hier geschieht das Weben, hier fliegt das Schiffchen
und bindet die Faden. Die Zukunft wiederum ist real als Potential: Die
Kettfaden stehen bereit und laden das Webschiffchen ein, aber nichts in
ihnen legt bereits Farbe oder Gestalt fest.

Die Metapher des Webstuhls tut mehr, als eine metaphysische Struktur
zuillustrieren —sie fuhrt uns in die existentielle Dringlichkeit der
Gegenwart. So wie die Weberin das Schiffchen nicht zu einem fruheren
Abschnitt zurtickfiihren kann, um Fehler ungeschehen zu machen, so
kénnen auch wir die Vergangenheit nicht entwirken; ihr Muster ist bereits
gewebt. Und wie der Stoff sich nicht selbst webt, bleiben die Kettfaden

133

.‘*1H mﬂ 'l“ |1 " .,_"_"

'~|'1

Der Webstuhl veranschaulicht die Mechanik von Existenz und Realitat. Das augenblickliche
Passieren des Weberschiffchens ist der gegenwértige Moment (Existenz); das bereits gewebte
Tuch ist die dauerhafte, wachsende Aufzeichnung der Vergangenheit (Realitat). Abb. 7.

leer, bis das Schiffchen passiert. Jede Entscheidung, jede Zuwendung der
Aufmerksamkeit, jede Wahl ist wie ein Faden, der dem sich entfaltenden
Mosaik hinzugefligt wird. Zogern heiBt, den Webstuhl stillstehen zu las-
sen; handeln heiBt, dem Stoff neue Form zu geben.

So klart die Metapher unser Verhaltnis zur Geschichte. Wenn Nationen
mit ihrer Vergangenheit ringen — in Gestalt von Entschuldigungen,
Wiedergutmachung oder Erinnerung —, dann haben sie es nicht mit
etwas zu tun, das in der Gegenwart ,.existiert”. Die Vergangenheit

atmet nicht mehr, doch ihr Gewebe ist real, eingepragt in Institutionen,
Gesellschaften und Gedachtnis. Ebenso existiert die Zukunft noch

nicht, aber ihre Faden sind bereits vor uns gespannt und warten auf das
Schiffchen gegenwartigen Handelns. Was wir mit ihnen tun, bestimmt
das sich entfaltende Muster der Welt.

Und hier wird der Webstuhl mehr als ein Bild — er wird zum Appell. Leben
heiBt weben. Jede und jeder von uns halt ein Webschiffchen in der Hand,
auch wenn wir uns dessen nicht immer bewusst sind. Die Kettfaden von
morgen mogen leer und unpersonlich erscheinen, doch sie sind stets
offen fur unsere Berthrung. Ob wir sie umsichtig oder achtlos, groBzlgig
oder gleichgultig durchfadeln, sie werden eines Tages der Stoff sein, den
andere als ihre Vergangenheit erben.



134 Zeitist keine gefrorene Landschaft

Der Webstuhl der Zeit erinnert uns daher daran, dass Existenz niemals
statisch ist. Sie ist keine gefrorene Landschaft, die es zu entdecken gilt,
sondern ein aktiver Webprozess - Moment fur Moment vollzogen. Der
Stoff wachst unter unseren Handen, und das Muster ist nie vollstan-
dig vorgegeben. Was wir ,Geschichte” nennen, ist einfach der bereits
gewebte Stoff, und was wir ,,Méglichkeit” nennen, die offene Kette, die
vor uns liegt. Dazwischen verlauft das schmale, dringliche Band der
Gegenwart — dort, wo das Schiffchen sich bewegt, wo Existenz real ist
und wo die Geschichte der Zeit fortgeschrieben wir.

AbschlieBende Reflexion

Wir begannen mit einer Erwartung: dem Reiz eines gefrorenen
Universums, vollstandig und unveranderlich, im Kontrast zum unbestre-
itbaren Puls unserer gelebten Erfahrung, in der Momente eintreffen, sich
entfalten und vergehen. Das Blockuniversum versprach Eleganz, jedoch
zum Preis, die Lebendigkeit der Gegenwart, die Offenheit der Zukunft
und die Tatsache des Wandels zu verleugnen. Dem setzten wir die Suche
nach einer Sicht entgegen, die Strenge mit Resonanz verbindet — eine
Beschreibung der Zeit, die der Physik gerecht wird, ohne das Zeugnis der
Erfahrung zu entwerten.

Die hier vorgeschlagene Neuorientierung ruht auf einer einfachen, aber
wirkungsvollen Unterscheidung: Existenz gehort der Gegenwart, wahrend
Realitat sich als Spuren und Moglichkeiten Uber Vergangenheit und
Zukunft erstreckt. Dieses Bild erlaubt es, die Gegenwart als Schneide
des Seienden zu bewahren und zugleich anzuerkennen, dass Geschichte
zahlt und dass der Horizont vor uns durch das gepragt wird, was wir jetzt
tun. In dieser Sicht ist Zeit keine gefrorene Landschaft, sondern eine
lebendige Leinwand, deren Farben Strich flr Strich aufgetragen werden.
Das Gemalde ist noch nicht fertig — und jede und jeder von uns halt einen
Pinsel in der Hand.

135

Die Kernlehre ist so praktisch wie philosophisch: Was wir tun, ist
bedeutsam — nicht weil es irgendwo bereits geschrieben stiinde, sondern
weil es jetzt geschrieben wird. Erinnerung gibt Halt, Verantwortung verp-
flichtet, Erwartung weist die Richtung. Die Vergangenheit hat Realitét in
ihren nachwirkenden Effekten, die Zukunft in ihren offenen Moglichkeiten
—doch allein die Gegenwart ist voller Handlungskraft. Das zu erkennen
heiBt, unsere Entscheidungen weniger als Proben eines festen Skripts zu
sehen und mehr als Beitrage zu einer Geschichte, die noch im Werden ist.
Vielleicht ist das tiefste Bild, das wir mitnehmen, das des Webens: Jeder
Moment fugt dem Flickwerk der Realitat einen Faden hinzu. Die Faden
der Vergangenheit bleiben und pragen das Muster; die Zukunft wartet am
Webstuhl; aber nur der Faden, der jetzt durch unsere Hande gleitet, wird
in Existenz gewebt. Welche Art von Muster wollen wir schaffen?

Diese Uberlegungen erinnern uns daran, dass Zeit nicht nur ein
Gegenstand der Physik oder der Philosophie ist, sondern die Blihne,

auf der unser Leben sich vollzieht, unsere Verantwortung eingelost und
unsere Zukunft gestaltet wird. Mit diesem Bewusstsein kdnnen wir fra-
gen: Wenn Existenz nur in der Gegenwart geschieht, wie formen unsere
Handlungen die Horizonte vor uns?

Zeit, Existenz und Realitat — das sind nicht Abstraktionen fur Fachleute,
sondern die Bedingungen, die jedes Denken und Handeln pragen. In Teil |
grunden wir unsere Untersuchung in der Struktur der Wirklichkeit selbst:
Wir unterscheiden, was existiert, von dem, was ,,nur” real ist, und stellen
die blockhaften Zeitbilder infrage, die einen groBen Teil der modernen
Philosophie gepragt haben. Diese Grundlage ist mehr als begriffliches
Gerust: Sie 6ffnet den Blick fur eine Perspektive, in der das Werden
primar ist, Gegenwart wirklich, und Vergangenheit und Zukunft als real,
nicht aber als existent integriert sind. Hier gewinnt der Existenzrealismus
Gestalt als strenges Denkmodell - nicht, indem er Physik oder
Phanomenologie verwirft, sondern indem er ihre Voraussetzungen um
das gelebte und empirische Jetzt neu ordnet.



136 Erinnerung, Antizipation und die gelebte Gegenwart

Teil IT - Menschliche
Kognition und Erfahrung

»Wir leben nicht in der Zeit; die Zeit lebt in uns. “

— Schrédinger, E. (1954).
Nature and the Greeks and Science and Humanism.
Cambridge University Press.

Erinnerung, Antizipation und die
gelebte Gegenwart

Vor mehr als einem Jahrhundert formulierte der amerikanische
Psychologe William James eine Beschreibung der Zeit, die bis heute
erstaunlich aktuell klingt. Er nannte sie die scheinbare Gegenwart — jenes
kurze, elastische Spannungsfeld des Bewusstseins, in dem sich das
Leben abspielt. Fur James war die Gegenwart nie eine messerscharfe
Trennlinie zwischen Vergangenheit und Zukunft. Sie glich vielmehr

einem kleinen Horizont gelebter Dauer: einigen Sekunden Erfahrung,
gebundelt zu einem einzigen Akt des Bewusstseins. Diese scheinbare
Gegenwart erklart, warum wir eine Melodie horen und nicht eine Abfolge
isolierter Tone, warum wir dem Sinn eines Satzes folgen kdnnen, wahrend
er gesprochen wird, und warum der gegenwartige Moment sich voll,
vielschichtig und lebendig anfuhlt.

137

James gab zu, dass sich die schein-
bare Gegenwart schwer genau bes-
timmen lasst. lhre Dauer scheint

vom Kontext und der Aufmerksamkeit
abzuhangen — manchmal nur ein
Augenblick, manchmal mehrere
Sekunden, in denen ein Gedanke, ein
Rhythmus oder eine Wahrnehmung
Platz finden. Doch die Idee war revo-
lutionar: Sie verwandelte das Jetzt von
einem Punkt in ein Feld — verknUpft
aus Erinnerung und Erwartung. Damit
ahnte James voraus, was die moderne
Neurowissenschaft heute bestatigt:
Das Gehirn liefert uns die Zeit nicht

in diskreten Einzelbildern, sondern

verknlpft das unmittelbar Vergangene  William James (1842-1910): Architekt
der ,,Specious Present“ (ausgedehnten/

triigerischen Gegenwart), dessen Werk
zu einem kontinuierlichen Strom des die Existenz als das beleuchtete, zeitlich
ausgedehnte Segment der Erfahrung
definiert, das aus dem reinen Fluss der
Diese Einsicht gibt uns einen kraft- Realitat herausgeschnitten wird. Abb. 8.

und das unmittelbar Bevorstehende

Bewusstseins.

vollen Ausgangspunkt. Nimmt man

James ernst, so ist die Gegenwart keine leere Grenze, sondern ein leben-
diges Gewebe, auf der einen Seite von Erinnerung, auf der anderen von
Antizipation durchzogen. Die Gegenwart ist weder statischer Augenblick
noch isoliertes Aufblitzen des Seins, sondern ein innerlich erlebter
Zeitraum - und in diesem Raum entfaltet sich Existenz. Hier figen sich
Geschichten, hier bewegt uns Musik, hier wurzeln Entscheidungen.

Die scheinbare Gegenwart wird so nicht nur zu einer psychologischen
Kuriositat, sondern zu einem philosophischen Schlussel: Sie 6ffnet die
Tdr zu einem bedeutungsvolleren Verstandnis daflr, wie wir in der Zeit
wohnen.



138 Erinnerung, Antizipation und die gelebte Gegenwart

Dieses Kapitel greift James’ AnstoB auf und fuhrt ihn weiter. Woraus
besteht die gelebte Gegenwart genau? Wie formen Erinnerung und
Antizipation — weit davon entfernt, uns vom Jetzt abzulenken - seine
innere Struktur? Und was offenbart diese Struktur Gber die tiefere
Unterscheidung zwischen Existenz und Realitat? Um diesen Fragen zu
begegnen, missen wir James’ Grundgedanken aufnehmen: Das Jetzt
ist niemals allein. Es tragt stets die Echos dessen, was war, und die
Andeutungen dessen, was kommen wird.

Der gelebte Horizont der Zeit

Wir sprechen oft von der Gegenwart, als ware sie eine rasiermesserdunne
Linie — ein flichtiger Augenblick, eingeklemmt zwischen der Festigkeit der
Vergangenheit und der Ungewissheit der Zukunft. Doch gelebte Erfahrung
zeigt etwas anderes. Die Gegenwart begegnet uns nicht als mathema-
tischer Punkt, der verschwindet, sobald man ihn benennt. Sie erscheint
als kleiner, vibrierender Raum - eine Spanne des Bewusstseins, die die
Echos des soeben Vergangenen und die Erwartungen des unmittelbar
Bevorstehenden zusammenfihrt. Wie der Nachklang eines angeschla-
genen Tons oder der Atem, der zwischen zwei Worten gehalten wird, ist
die Gegenwart ausgedehnt, lebendig und reich an Struktur.

Dieses Kapitel untersucht, wie Erinnerung und Antizipation diese gelebte
Gegenwart formen. Neurowissenschaft, Psychologie und Philosophie
zeigen gemeinsam, dass der Geist die Welt nicht einfach empfangt, son-
dern einen kleinen Horizont aufbaut, in dem Leben empfunden und ver-
standen wird. Das Gehirn halt Spuren der unmittelbaren Vergangenheit
fest, wahrend es zugleich den nahen Zukunftsverlauf vorbereitet — und
verwebt beides in den Fluss des Jetzt. Damit bestatigt und vertieft es die
zentrale Aussage des Existenzrealismus: Existenz ist in der Gegenwart
verankert, wahrend Realitit sich nach auBen erstreckt - in das, was gew-
esenist, und in das, was werden kann.*°

Um dies zu begreifen, mussen wir die Versuchung ablegen, Erinnerung
als perfektes Archiv und Antizipation als bloBe Spekulation zu begreifen.
Erinnerung ist kein Film, den man beliebig zurtickspulen kann; sie ist ein

40 Trepp, T. C. (2025). Neuroscientific Support for Existential Realism: Memory, Anticipation, and the Present.
(Preprint) https://philpapers.org/archive/TRENSF.pdf DOI: 10.5281/zenod0.17035265

139

Quilt, im Moment neu vernaht, jeder Akt des Erinnerns verandert das
Muster leicht. Ebenso ist Antizipation keine Hellsicht, sondern das uner-
mudliche Vorausfuhlen des Gehirns — so wie eine Musikerin den nach-
sten Ton spurt, bevor sie ihn spielt, oder ein Wanderer den Boden, bevor
er auftritt. Beides sind Akte der Gegenwart, keine Flucht vor ihr.

Diese Struktur zu verstehen hat praktisches ebenso wie philosophisches
Gewicht. Sie erklart, warum Geschichten Sinn ergeben, warum Musik
uns bewegt, warum Planen und Bereuen untrennbar zum Menschsein
gehdren. Sie zeigt, wie das Gewicht der Vergangenheit heute in
Erinnerungsspuren weiterwirkt und wie die Anziehung der Zukunft sich
schon jetzt durch Antizipation bemerkbar macht. Und sie erinnert uns
daran, dass das scheinbar Flichtigste — das Jetzt — in Wahrheit der reich-
ste aller Zeitmodi ist.

Mit diesen Faden in der Hand kdnnen wir uns nun der zentralen Analyse
zuwenden: Wie die erweiterte Gegenwart — geformt durch Erinnerung und
Antizipation — eine Wahrheit Gber Geist und Welt offenbart: Existenz ent-
faltet sich nur in der Gegenwart, doch die Gegenwart ist niemals allein.

Spannungen am Rand des Jetzt

Wenn der gegenwartige Moment kein mathematischer Augenblick,
sondern ein lebendiger Abschnitt ist — gewebt aus Erinnerung und
Antizipation —, treten sofort eine Reihe von Problemen auf. Diese
Schwierigkeiten sind keine bloBen technischen Details; sie bertihren den
Kern dessen, wie wir uns selbst in der Zeit verstehen. Zugleich zeigen sie,
warum Philosophinnen, Wissenschaftler und alltagliche Beobachter so
oft uneins sind, was das ,,Jetzt“ eigentlich bedeutet.

Eine erste Schwierigkeit betrifft die Definition. Ist die Gegenwart ein untei-
lbares ,Jetzt“, wie der Schlag einer Uhr, oder ein ausgedehnter Zeitraum,
eher wie die Lange einer musikalischen Phrase? Die Physik beschreibt
Zeit meist in scharfen Jetzt‘s, als ware das Leben ein Film aus gefro-
renen Einzelbildern. Doch die gelebte Erfahrung widersetzt sich dieser
Reduktion. Wenn wir eine Melodie horen, horen wir niemals einen einzel-
nen Ton isoliert vom Rest — wir héren den Fluss der Musik als Ganzes.
Wenn die Gegenwart ausgedehnt ist, wo genau beginnt und endet sie
dann? Jeder Versuch, eine Linie zu ziehen, lauft Gefahr, sie entweder zu
didnn zu schneiden oder sie in Vergangenheit und Zukunft verschwimmen
zu lassen.



154 Indie Zeit hineinwachsen

Herausforderungen und Widerspriiche im
Verstandnis der Zeit

Zu sagen, wir wirden in die Zeit hineinwachsen, klingt einfach —doch die
Geschichte ist alles andere als geradlinig. Auf diesem Weg liegen Ratsel,
die sich einfachen Antworten entziehen, Schwierigkeiten, die jede klare
Entwicklungslinie verkomplizieren, und Meinungsverschiedenheiten
darlber, was Kinder tatsachlich begreifen — oder ob sie Uberhaupt etwas
»lernen® Das kindliche Zeitverstandnis gleicht weniger einer Treppe als
einem verschlungenen Pfad - stellenweise deutlich, dann wieder verwor-
ren oder im Nebel verschwindend.

Eine zentrale Schwierigkeit besteht darin, genau zu bestimmen, was

das Kind zu welchem Zeitpunkt erkennt — kognitiv wie verhaltensmaBig.
Wenn ein Kleinkind ruft: ,,Papa ist weg!“, heiBt das, dass es glaubt,

Papa existiere nicht mehr — oder nur, dass er gerade nicht sichtbar ist?
Entwicklungspsychologinnen und -psychologen streiten darlber seit
Jahrzehnten.®® Selbst mit sorgfaltig gestalteten Experimenten — Spielzeug
unter Decken verstecken, Augenbewegungen messen, Lachen beim
»Kuckuck“-Spiel aufzeichnen - bleibt ungewiss, ob ein Kind damit ein
inneres Verstandnis von Kontinuitat zeigt oder bloB auf ein Muster von
Erscheinung und Verschwinden reagiert. Wir lesen solche kleinen Gesten

wie verblasste Schriftzlige — stets mit dem Risiko des Missverstandnisses.

Ein weiteres Problem liegt in der Grenzziehung zwischen Tatsache und
Imagination. Kinder sind berlichtigte Mischklnstler: Ein Stoffhase kann
als lebendig gelten, ein unsichtbarer Freund bekommt einen Platz am
Esstisch. Erwachsene lacheln darliiber als ,,bloBes Spiel, doch fiir das
Kind ist Spiel zugleich echt und nicht echt. Hier zeigt sich ein philoso-
phisches Dilemma: Wann wird ein Als-ob zu einem Ist, und wie lernen
Kinder, diese Grenze zu Uberwachen? Fachleute sind sich uneins — man-
che sehen das Rollenspiel als Ubungsfeld rationalen Denkens, andere
als eine parallele Erfahrungswelt mit eigenen Gesetzen. Diese Spannung
spiegelt die allgemeinere Schwierigkeit, Realitat uberhaupt zu definieren.

Uneinigkeit herrscht auch darlber, wie Sprache das Zeitverstandnis
formt. Eine Position meint, Kinder begreifen Zeit erst, wenn sie

49 Trepp, T. C. (2025). Growing Into Time: Developmental Stages on the Child’s Timeline. (Preprint) https://
philpapers.org/archive/TREGIT.pdf DOI: 10.5281/zenodo.17035840
50 Piaget, J. (1954). The construction of reality in the child. Basic Books.

155

grammatische Zeitmarker
beherrschen - Vergangenheits-
und Zukunftsformen wie ,war*
und ,,wird sein®. Eine andere
Ansicht kehrt dies um: Das
gelebte Empfinden von ,,gestern®
und ,,morgen“ gehe der Sprache
voraus und zwinge sie, sich anzu-
passen. Diese Henne-und-Ei-
Debatte ist mehr als akademisch
—sie beruhrt die Frage nach den
Wurzeln des Bewusstseins.® Ist
Zeit zunachst ein kérperlicher
Rhythmus — Herzschlag, Atem

—, der spater sprachlich gefasst
wird? Oder ist sie primar eine
Erzahlstruktur, die erst durch

Piagets kognitive Stufen, insbesondere die
Entwicklung der Objektpermanenz, zeigen, wie

Grammatik und Geschichten der Geist die Realitatsschicht zu konstruieren
méglich wird? lernt. Der Sdugling schreitet von der bloBen
Anerkennung der gegenwartigen Existenz zu der
Auch in der Philosophie selbst Fahigkeit fort, eine dauerhafte Aufzeichnung von
verlaufen die Linien nicht Objekten beizubehalten, die in die Vergangen-

L heit Ubergegangen sind. Abb. 22.
klar. Manche verteidigen den

Presentismus, andere einen

umfassenderen Realismus von Vergangenheit und Zukunft. Einige
behaupten, nur die Gegenwart existiere, andere halten Vergangenheit
und Zukunft ebenso fur Teil der Realitat. Diese Divergenzen pragen auch
den Blick auf kindliche Entwicklung: Wenn nur die Gegenwart real ist,
ware das Sprechen Uber Gestern oder Morgen bloBe Illusion. Wenn aber
Realitat auch das Umfassende einschlieBt — das, was war, und das, was
noch sein kann —, dann entdeckt das Kind mehr als ein mentales Konzept:
Es entdeckt den weiteren Horizont der Realitat selbst. In diesem Sinn
spiegeln seine ersten Schritte in die Zeit dieselben Spannungen wider, die
die Philosophie seit Jahrhunderten spalten.

Das Bild eines Gewebes hilft, diese Spannungen zusammenzuhalten.
Weben verlauft nie gleichmaBig: Faden verhaken sich, Knoten entste-
hen, Muster werden unterbrochen. Ebenso kann das kindliche ,Weben

51 Husserl, E. (1991). On the phenomenology of the consciousness of internal time (1893-1917). Springer.



188 Die zwei Welten der Zeit verbinden

zu begreifen, dass die Handlungen von heute bereits Wellen in die Welt
von morgen senden. Mit diesem Bewusstsein zu leben hei3t, mit einem
FuB fest in der Gegenwart zu stehen und mit dem anderen lber die Weite
der Zeit zu greifen — die Unmittelbarkeit der Existenz im Gleichgewicht mit
der Kontinuitat der Wirklichkeit.

Vielleicht bleibt das Bild des Flussbootes am eindrucklichsten: Wir sitzen
im Boot des Jetzt, steuern so gut wir kdnnen, doch das Wasser, das uns
hierher trug, hat sein Sediment hinterlassen, und das Wasser vor uns
formt bereits die Stromung. Klug zu leben heiBt, aufmerksam zu segeln —
die Strudel hinter uns ebenso wahrzunehmen wie die Biegungen vor uns,
gelenkt durch Erinnerung als Kompass und Erwartung als Segel.

Zum Schluss bleibt eine Frage: Wie konnte dieses Bewusstsein der zwei
Welten der Zeit unser Verstandnis von Verantwortung verandern — nicht
nur uns selbst gegenuber, sondern auch gegenuber jenen, die die Zukunft
erben werden, die wir mitgestalten? Wenn dieses Kapitel gezeigt hat, wie
der Geist die Lucke zwischen dem, was ist, und dem, was war oder sein
wird, Uberbruckt, so wendet sich das nachste der Frage zu, wie wir in
diesem Werden leben sollen — wie das Bewusstsein fur die Tiefe der Zeit
unser Empfinden von Verantwortung, Wert und Flrsorge pragt fur das,
was aus unserem Handeln folgt.

189

Ethik Giber die Zeit hinweg

»2Handle so, dass die Wirkungen deiner Handlung vertrdglich sind mit
der Permanenz echten menschlichen Lebens auf Erden.“

— Jonas, H. (1984). The imperative of responsibility: In search of an
ethics for the technological age. University of Chicago Press.

Stell dir vor, du sitzt vor Jahrhunderten an einem Ratsfeuer unter den
Haudenosaunee - der Irokesen-Konfoderation Nordamerikas. Die Luft ist
erfiillt vom Rauch brennenden Holzes, der Kreis von Altesten gespannt,
und eine Frage liegt Uiber der Versammlung: Nicht nur, was ist heute das
Beste fur uns, sondern welche Bedeutung wird diese Entscheidung far
jene haben, die noch nicht geboren sind? In dieser indigenen Tradition
lernen die Flihrenden, jede Handlung an ihrer Wirkung auf die siebte
Generation zu messen. Der Bauer, der ein Feld rodet, der Krieger, der eine
Schlacht wahlt, der Hauptling, der einen Vertrag unterzeichnet - sie alle
sollen sich die Gesichter jener Nachkommen vorstellen, denen sie nie
begegnen werden. Das Prinzip der siebten Generation ist mehr als Poesie
—es isteine Philosophie der Gegenwartigkeit, die uns daran erinnert, dass
die Abwesenden in jeder unserer Entscheidungen mit anwesend sind.

Diese Haltung steht im scharfen Kontrast zu weiten Teilen des modernen
Lebens und bildet den Kern dieses Kapitels: Ethik tber die Zeit hinweg
behandelt abwesende Personen - vergangene wie zuklinftige — als reale
Anspruchsberechtigte gegenuber der Gegenwart. Wir leben umgeben
von Uhren und Fristen, doch unser moralischer Zeithorizont schrumpft
oft auf den nachsten Wahlzyklus, das kommende Quartal oder gar den
nachsten Klick. Wir preisen Innovation, vergessen aber oft, dass sie
Verpflichtung erzeugt. Wir gedenken der Vergangenheit in Denkmalern
oder Geschichtsbiichern —und behandeln sie doch, als konnten wir das
Museum jederzeit verlassen. Im Vergleich zur Irokesen-Ethik wirkt unsere
moralische Vorstellungskraft diinn, zerbrechlich und von einem merkwdr-
digen Gedachtnisverlust befallen.



190 Ethik uber die Zeit hinweg

Das Sieben-Generationen-Prinzip ist eine tiefgreifende zeitliche Ethik, die erfordert, dass alle
Handlungen in der gegenwaértigen Existenz das Wohlergehen der Nachkommen tiber sieben
Generationen in der Zukunft sichern und somit die moralische Pflicht mit dem kontinuierlichen
Wachstum der Realitat verkniipfen. Abb. 9.

Und doch ist der Instinkt jener Ratsfeuer uns nicht fremd. Wir spre-

chen fast beilaufig von ,kommenden Generationen®. Wir errichten
Denkmaler fir Ahnen und entschuldigen uns fur alte Verfehlungen.
Wenn ein Elternteil mit einem Kind einen Baum pflanzt, wenn eine
Wissenschaftlerin vor dem Klimawandel warnt, wenn eine Gemeinschaft
Uber Wiedergutmachung debattiert — dann verwirklichen wir, oft unbe-
holfen, dasselbe Prinzip: Entscheidungen zu treffen, als zahlten die
Leben Uber die Zeit hinweg ebenso sehr wie jene Uber Raum und
Distanz.®®

Das Prinzip der siebten Generation erinnert uns daran, dass
Verantwortung nie auf die Gegenwart beschrankt war. Es fordert uns auf,
das Leben als ein fortlaufendes Gewebe zu begreifen — empfangend aus
der Vergangenheit und gestaltend flr das, was folgt. Es sagt uns, dass
die Ungeborenen keine Phantome sind, sondern bereits Mitwirkende

an der Geschichte, die wir schreiben. Und es konfrontiert uns mit einer
Wabhrheit, die unser Gewissen langst kennt: Auch die Vergangenheit ist
nicht tot, sondern lebt fort —in Schulden und Bekenntnissen, die uns
noch immer beruhren.

Hier beginnt das Terrain der zeittibergreifenden Ethik.%*

63 Meyer, L. H. (2004). Compensating wrongless historical injustices. Journal of Social Philosophy, 35(3),
262-276.

64 Trepp, T. C. (2025). Ethics After the Present: Responsibility and Moral Agency in a Two-Tier Temporal Ontology.
(Preprint) https://philpapers.org/archive/TRETAC-6.pdf DOI: 10.5281/zenodo.17035309

191

Warum die Zeit unsere moralischen
Entscheidungen pragt

Jede Gesellschaft, ob sie es wei8 oder nicht, fihrt eine stille Debatte
mit der Zeit. Wir sprechen von ,,zukunftigen Generationen“ und ehren
»die Opfer der Vergangenheit” — und verhalten uns doch oft, als sei nur
das Heute wirklich. Diese Spannung ist kein nebenséchliches philos-
ophisches Problem; sie formt unsere Politik, unsere Institutionen und
selbst unsere personlichen Entscheidungen. Soll eine Regierung in
erneuerbare Energien investieren —fur Menschen, die noch gar nicht
geboren sind — oder den Wohlstand der Jetztlebenden priorisieren?
Soll eine Gemeinschaft sich fur ein Unrecht entschuldigen, das vor
Jahrhunderten geschah — oder es als ,nicht mehr relevant® den Schatten
der Geschichte uberlassen?

Im Kern dieser Fragen liegt ein umfassenderes Problem: Wie verste-

hen wir die Zeit selbst? Wenn nur der gegenwartige Moment existiert,
schrumpfen unsere Verpflichtungen auf einen Punkt. Warum einen
Regenwald retten, wenn jene, die einst seine Pfade betreten werden,
»hoch nicht existieren“? Warum ein Massaker erinnern, wenn die Opfer
langst verstorben sind? Der Prasentismus — die Auffassung, dass nur das
Jetzt existiert — kann leicht zu einer Ethik der Vernachlassigung verharten:
aus den Augen, aus der Zeit, aus dem Sinn.

Doch das Gegenmodell, der Eternalismus, wirkt ebenso beunruhigend.
Er stellt die Zeit als fertigen Filmstreifen dar: Jede Szene, Vergangenheit
und Zukunft, bereits aufgezeichnet. In diesem Bild wéare das ganze Leben
deines Urenkels — von Geburt bis Tod — schon auf dem Zelluloid, wartend,
abgespielt zu werden. Diese Sicht verleiht allen Zeiten dasselbe Gewicht,
nimmtihnen jedoch die Lebendigkeit. Wenn das Ende bereits geschrie-
ben ist —was bedeuten dann unsere Entscheidungen? Handeln kdnnte
sich anfuihlen, als riickte man Mobel in einem Stlck, dessen Drehbuch
langst feststeht.

Beide Bilder — das messerscharfe Nur-Jetzt und das erstarrte Alles-
Zugleich —verzerren die Wirklichkeit. Unsere gelebte Erfahrung bewegt
sich zwischen ihnen. Wir splren den Zug der Geschichte hinter uns, das
Gewicht offener Rechnungen und gebrochener Versprechen. Wir fiihlen
den Druck der Zukunft vor uns — offen, aber verletzlich, als beuge sie sich
zu uns und bittet um Fursorge. Wir leben in der Gegenwart, ja — doch nie-
mals nurinihr.



192 Ethik Gber die Zeit hinweg

Hier tritt der Existenzrealismus als mittlerer Weg auf. Er unterscheidet
zwischen dem, was existiert (die lebendige, konkrete Gegenwart), und
dem, was real ist (die umfassendere Spanne von Vergangenheit und
Zukunft). Die Metapher ist einfach: Die Gegenwart ist die beleuchtete
Blhne, auf der wir handeln, wahrend hinter dem Vorhang sowohl die
bereits gespielten Szenen als auch die noch ungespielten Akte verborgen
liegen. Diese unsichtbaren Szenen sind keine Illusionen - sie pragen das
Stlck, das wir sehen, auch wenn sie selbst nicht im Licht stehen. Oder
man denke an die Zeit als Kontobuch: Die Eintradge von heute werden

in Tinte geschrieben, doch die Salden von gestern wirken fort, und die
Verpflichtungen von morgen zahlen bereits.

Unsere Pflichten gegentuiber kommenden Generationen sind keine
Versprechen an Phantome, sondern Anerkennungen der Wirklichkeit
selbst - der Leben, die unser Handeln bereits formt. Ebenso ist das
Eingestandnis vergangener Ungerechtigkeiten ein Anerkennen der
dauerhaften Pragung der Wirklichkeit: Wunden, die die Welt, in der wir
leben, noch immer zeichnen. In beiden Richtungen ruft uns die Zeit zur
Verantwortung.

Damit kehrt die Frage gescharft zurtick: Wie richten wir unsere Ethik tber
die Zeit hinweg aus? Wie sorgen wir fur jene, die nicht anwesend sind,
ohne in Fantasie oder Fatalismus zu verfallen? Wie ehren wir die Realitat
von Vergangenheit und Zukunft, wahrend wir im einzigen Raum handeln,
in dem wir wirklich wirken kénnen?

Dies sind keine theoretischen Ratsel fur den Sessel oder die Tafel. Sie
tauchen auf in der Klimapolitik, in 6ffentlichen Entschuldigungen, im
Design von Technologie — und im stillen Gewissen des Einzelnen. Sie

fordern uns heraus, neu zu denken, was es heilt, verantwortlich zu leben:

nicht nur als Blrger eines Landes oder Mitglieder einer Gemeinschaft,
sondern als Teilnehmende am groBen Werden der Zeit.

Nun, da dieser Rahmen gesetzt ist, wenden wir uns den Schwierigkeiten
zu - jenen Problemen, die entstehen, wenn wir den Prasentismus zu eng
oder den Eternalismus zu starr fassen, und warum eine ausgewogenere
Sicht notig ist.

193

Wenn Ethik und Zeit aufeinandertreffen

In dem Moment, in dem wir fragen, wie Ethik sich durch die Zeit entfaltet,
beginnt der Boden unter uns zu schwanken. Was im Alltag selbstver-
sténdlich scheint — dass wir kommenden Generationen etwas schulden
oder dass vergangene Verbrechen weiterhin zahlen — wird bei naherem
Hinsehen seltsam glitschig. Philosophen, Politiker und gewdhnliche
Burger finden sich in gegensatzliche Richtungen gezogen, und die Graben
gehen tief.

Eine der groBten Schwierigkeiten liegt in der prasentistischen Haltung —
der Ansicht, dass nur das zahlt, was jetzt existiert. Diese Sicht ist verlock-
end, weil sie greifbar wirkt. SchlieBlich sind die Menschen, die vor uns
stehen, sichtbar und laut; sie kbnnen wéahlen, protestieren, Verdnderung
fordern. Die Zukunft hingegen ist stumm, und die Vergangenheit vorbei.
Doch wenn nur die Gegenwart zahlt, erscheint fast jedes langfristige
Handeln irrational. Warum Saatgut fur morgen aufbewahren, wenn nur
das heutige Festmahl ,wirklich“ ist? Der Prasentismus kann unseren
moralischen Horizont so weit einengen, bis er einem kleinen Kreis von
Licht in einem weiten Dunkel gleicht.

Der Eternalismus hingegen nimmt an, dass Vergangenheit, Gegenwart
und Zukunft gleichermaBen real sind. Diese Sicht verleiht allen Zeiten gle-
iche Wirklichkeit, birgt aber die Gefahr des Fatalismus: Wenn jede Seite
der Geschichte bereits geschrieben ist, scheinen unsere Entscheidungen
zu bloBen Auffihrungen in einem Stuck zu werden, in dem kein Platz

fur Improvisation bleibt. Jenseits dieser beiden Pole vermehren sich die
praktischen Konflikte. Sollen wir dringende Bedurfnisse der Gegenwart
befriedigen oder diejenigen schitzen, die noch nicht geboren sind? Die
Debatten Uber den Klimawandel verkdrpern genau diese Spannung:

Sind wir Hditer einer gemeinsamen Zukunft oder bloB Problemléser der
Gegenwart?

Auch die Vergangenheit wirft ein Dilemma auf: Tragen wir Verantwortung
fur Unrecht, das lange vor unserer Geburt geschah? Manche sagen ja,

da seine Wirkungen bis in die Gegenwart reichen; andere verneinen, da
Schuld nicht vererbbar sei. Der Konflikt zwischen Erinnern und Vergessen
pragt Diskussionen Uber Wiedergutmachung, Entschuldigungen und
nationale Erinnerungskultur.



194 Ethik Gber die Zeit hinweg

All diese Schwierigkeiten offenbaren ein Paradox. Ignorieren wir die
Zukunft, verengt sich unser Blickfeld; behandeln wir sie als festgelegt,
verlieren wir unsere Freiheit. Vernachlassigen wir die Vergangenheit,
leugnen wir den Kontext; klammern wir uns an sie, droht Stillstand. Jede
Position enthalt eine Wahrheit — und doch lasst jede etwas Wesentliches
aus.

So stehen wir vor der Suche nach einem Denkmodell - etwa dem
Existenzrealismus —, dass die Dringlichkeit des Jetzt wahrt und zugleich
sowohl dem Gewesenen als auch dem Kommenden volles Gewicht ver-
leiht. Mit diesem Fundament im Blick kénnen wir nun fragen, wie ein sol-
ches Modell helfen kann, diese Spannungen zu navigieren.

Ethik nach der Gegenwart: Verantwortung in der
Zeit

Was schulden wir Menschen, denen wir nie begegnen werden? Wenn

ein Stadtrat Arbeitsplatze im Jetzt Uber den Klimaschutz stellt, spiegelt
diese Entscheidung ein bestimmtes Zeitverstandnis wider. Denn manche
Auffassungen der Zeit fUhren zu ethischen Verzerrungen: Ein Fokus allein
auf die Gegenwart beglinstigt Kurzsichtigkeit; eine Gleichsetzung aller
Zeiten wirft Fragen nach Schicksal und Handlungsspielraum auf.

Ein strenger Prasentist kdnnte fragen: Warum in Klimaschutz investie-
ren fur eine Zukunft, die man selbst nie sehen wird? Ohne der Zukunft
Realitat zuzuschreiben, zerfallt Verantwortung zu kurzfristigem Nutzen.
Wenn die Menschen von morgen wie ferne Schatten wirken, ist es kein
Wunder, dass sie weniger zahlen.

Ebenso wurde ein radikaler Prasentist sagen: Wenn ein Unrecht der
Vergangenheit angetan wurde und die Opfer nicht mehr leben, bet-

rifft es uns nicht mehr. Und doch spuren die meisten von uns, dass

wir uns erinnern und manchmal sogar Wiedergutmachung leisten
sollten. Gesellschaften errichten Museen, Denkmaler und sprechen
Entschuldigungen aus — gerade weil sich die Vergangenheit weiterhin real
anfuhlt.

Der Eternalismus dagegen birgt das entgegengesetzte Risiko: Wenn
jede Seite bereits feststeht, erscheinen unsere Anstrengungen vorbes-
timmt, unser moralisches Streben Uberflussig. Wenn alle Momente

195

gleichermaBen ,da“ sind, gleicht Handeln dem Verschieben von Kulissen
auf einer Buhne, deren Stiick langst geschrieben ist. Moralisches
Bemuhen droht sinnlos zu werden.

Beide Extreme verfehlen etwas Wesentliches. Um voranzukommen,
brauchen wir eine Sichtweise, die die Gegenwart ehrt, ohne den Einfluss
von Vergangenheit und Zukunft zu leugnen.

Der Existenzrealismus bietet diesen mittleren Weg: Die Gegenwart ist der
lebendige Boden der Existenz, wahrend Vergangenheit und Zukunft als
Realitat fortwirken und die Geschichte formen, die wir bewohnen. Man
kann sich den heutigen Garten vorstellen: Was jetzt wachst, ist existent;
der Boden jedoch enthalt die Spuren vergangener Jahreszeiten und die
Samen kunftiger Blute. In diesem Sinn haben sowohl jene, die gegangen
sind, als auch jene, die erst kommen werden, Anteil am Ganzen.

Im existenzrealistischen Verstandnis ist die Zukunft weder ein gespen-
stisches Nichts noch ein vorgezeichneter Plan. Sie ist ein Feld von
Méglichkeiten, verwurzelt im Boden des Heute. Wenn wir sagen: ,,Unser
zukunftiges Kind wird glucklich sein®, sprechen wir von jemandem,

der realist — insofern als wahrscheinlich klinftiger Teil der Welt. Wenn
unsere Handlungen dieses Leben zum Besseren oder Schlechteren
beeinflussen, ist das von Bedeutung, weil diese Person, obwohl noch
nicht existent, bereits real innerhalb des kausalen Gefliges ist, das wir
mitgestalten. Umgekehrt bleibt ein Opfer historischen Unrechts aktuell
in den Wirkungen, die es hinterlassen hat, und diese Wirkungen verdi-
enen Beachtung. Die Realitat der Vergangenheit bleibt, auch wenn die
Vergangenheit selbst vorbei ist.

So werden Pflichten gegenuber nicht gegenwértigen Anderen ver-
standlich. Nehmen wir kiinftige Generationen: Philosophen fragen seit
Langem, wie man Menschen, die noch nicht existieren, etwas schulden
kénne —wem verspricht man etwas, wenn noch niemand da ist? ¢ Der
Existenzrealismus antwortet: Das Versprechen gilt der Wirklichkeit, nicht
einem Gespenst. Wenn die Menschheit fortbesteht, ist ein zuklnftiges
Kind eine reale Folge unseres Tuns. Wenn wir Emissionen senken oder
Bildung fordern, schreiben wir eine bessere Geschichte flr diese noch
nicht geborenen Menschen. Wir handeln nicht aus Mitleid mitimaginaren
Freunden, sondern aus Gerechtigkeit gegenuber realen Personen, die
durch unser Handeln moglich werden.

65 Parfit, D. (1984). Reasons and Persons. Oxford: Clarendon Press.



196 Ethik Gber die Zeit hinweg

Handeln mit Blick auf Morgen (und Gestern)

Was andert sich also konkret durch dieses Denken? Setzen wir es in
Beispiele um. Denken wir an den Klimawandel: Die schlimmsten Folgen
unserer Emissionen werden erst in Jahrzehnten spurbar - fur Menschen,
die heute noch nicht geboren sind. Ein streng prasentistisch denkender
Staatschef kdnnte achselzuckend sagen: ,,Das ist das Problem von
jemand anderem® und sich auf den kurzfristigen Nutzen konzentrieren.
Ein eternalistischer Fatalist wiederum konnte leise annehmen, alles sei
ohnehin schon entschieden. Unter dem Blick des Existenzrealismus jed-
och sind diese zuklunftigen Menschen real. Wenn heutige Emissionen ihr
Leben mit Uberschwemmungen oder Diirren pragen, kénnen wir nicht so
tun, als waren sie Einbildungen — es sind reale Folgen unseres Handelns.
Diese Einsicht liegt jenen politischen MaBnahmen zugrunde, die langfris-
tig wirken sollen — etwa CO,-Steuern oder Investitionen in erneuerbare
Energien. Wir tun dies nicht, um Geister der Zukunft zufriedenzustellen,
sondern um reale Leben zu schitzen, die unsere Entscheidungen bereits
formen.

Ebenso gilt: Der Existenzrealismus ermutigt uns, auch die Vergangenheit
im Blick zu behalten. Wenn Gesellschaften Gber den Umgang mit
Denkmalern oder Lehrinhalten streiten, geht es nicht um ,langst ver-
gangene Ereignisse®, sondern darum, wie wir mit realen Geschehnissen
unseres Erbes umgehen. In der Praxis lsst sich dieses Bewusstsein insti-
tutionalisieren — durch Kommissionen fur zukinftige Generationen, durch
historische Folgenabschatzungen und 6ffentliche Archive, die Erinnerung
und Voraussicht lebendig halten.

Selbst im Bereich von Technologie und langfristigen Risiken zeigt sich
dieser Gedanke. Forschende in der KI-Debatte behandeln moégliche
Zukunftsszenarien — Utopien wie Katastrophen - als reale Endpunkte, die
heute berucksichtigt werden mussen. Wenn Expertinnen Uber existen-
tielle Risiken wie Pandemien, Atomkrieg oder unkontrollierbare Kl spre-
chen, traumen sie nicht: Sie behandeln diese moglichen Katastrophen
als real genug, um Pravention zu rechtfertigen. Ein drohendes Ungluck
existiert vielleicht noch nicht, ist aber real in der Erwartung — ausre-
ichend, um heutiges Handeln zu motivieren. Wir handeln also gerade
deshalb jetzt, weil sich dieses mogliche Geschehen in der realen Zukunft,
die wir teilen, entfalten k6nnte.®®

66 Gardiner, S. (2006). A perfect moral storm: Climate change, intergenerational ethics and the problem of moral
corruption. Environmental Values, 15(3), 397-413.

197

Was bedeutet das fur unser tagliches Entscheiden? Es fordert eine
Haltung zeitlicher Achtsamkeit. Wir kbnnten uns ein inneres Prifblatt
vorstellen: ,,Wen betrifft diese Entscheidung in der Zukunft? Welche
Geschichte erzdhlen unsere Handlungen jenen, die vor uns lebten?“
Manche Institutionen praktizieren dies bereits — etwa durch Berichte tUber
Langzeitfolgen oder ,historische Wirkungsanalysen®. Es ist, als musste
eine Regierung gleichzeitig vor ihren Nachkommen und ihren Vorfahren
Rechenschaft ablegen. Im Kern behandeln wir Menschen Uber die Zeit
hinweg mit derselben Ernsthaftigkeit, die wir Menschen Uber Distanzen
hinweg entgegenbringen.

Indem der Existenzrealismus unsere Beziehung zur Zeit neu rahmt,
fordert er, was man zeitlichen Kosmopolitismus nennen konnte: die
Bereitschaft, ferne Zeiten so zu betrachten, wie wir ferne Orte betrachten
— mit derselben moralischen Bedeutung. So wie sich eine humanitare
Haltung verpflichtet fuhlt, Leidenden in anderen Landern zu helfen, emp-
findet eine vom ER inspirierte Ethik Verantwortung gegentiber Menschen
anderer Epochen. Wir geben die besondere Rolle der Gegenwart nicht
auf; wir erweitern nur den Kreis unserer moralischen Riucksicht auf
seinen naturlichen zeitlichen Horizont.

Am Ende 6st dieser zeitdurchdrungene moralische Realismus die alte
Wahl zwischen einer engstirnigen ,,Nur-Jetzt“~-Moral und einer fatalis-
tischen ,Alles-auf-einmal“-Haltung auf. Wir verfallen weder in die Enge
des Augenblicks noch treiben wir verloren in einer unveranderlichen
Zeitlinie. Stattdessen leben wir mit einem FuB auf dem festen Boden des
Heute und dem anderen in den Landschaften von Gestern und Morgen.
Die Menschen der Vergangenheit sind in unserer Geschichte ebenso
real wie die der Zukunft — auch wenn sie nicht neben uns stehen. Unsere
moralische Aufgabe ist es, im Jetzt zu handeln, mit wachem Blick fur die
ganze Geschichte.

Letztlich heiBt es, sich selbst als Teil einer zeitlich erweiterten
Gemeinschaft zu sehen: dankbar fir das, was getan wurde, achtsam fur
das, was getan werden wird, und verantwortlich flr das, was dazwischen
geschieht. So erkennen wir, dass Wirklichkeit und Verantwortung weit
Uber den gegenwartigen Augenblick hinausreichen —und dass unsere
moralische Wahrnehmung dasselbe tun sollte.



244 Leben durch die Zeit

Die GUber mehrere Generationen andauernde Monarch-Wanderung veranschaulicht, dass Identitat
und Zweckbestimmung durch die informelle Aufzeichnung der Realitat bestehen bleiben kénnen,
auch wenn kein einziger, existenter Schmetterling (kein einziger gegenwartiger Moment) die gesa-
mte Reise vollendet. Das Ziel bleibt ein reales Potenzial, das den Lebensfluss iber Generationen
hinweg leitet. Abb. 9.

In beiden Fallen zeigt sich mehr als bloBe Orientierung: Diese
Wanderungen verkdrpern eine zeitliche Ordnung. Das Tier lebt in der
Gegenwart — es schlagt mit den Flugeln, sucht den Horizont ab —, doch
sein Uberleben beruht darauf, dass die Vergangenheit real genug ist,
Spuren in seinem Korper zu hinterlassen, und die Zukunft real genug,
Vorbereitung zu erzwingen. Der Monarch kann sich den kommenden
Winter nicht als Abstraktion leisten; er muss fliegen, als drangte die
Kalte schon jetzt. Die Seeschwalbe verlasst die Antarktis, lange bevor
das Futter schwindet — im Vertrauen auf eine Zukunft, die noch nicht
daist. Ihre gegenwartige Existenz ist untrennbar verknipft mit abwe-
senden Zeiten: den erinnerten Routen der Vorgédnger und den erahnten
Bedingungen klnftiger Jahreszeiten.

Solche Wanderungen sind Choreografien des Lebens mit der Zeit. Die
papierdinnen Flugel des Falters, der schlanke Kérper der Schwalbe - sie
bezeugen eine uralte Partnerschaft zwischen Vergangenheit und Zukunft,
jede Bewegung ein Faden, der sich Uber Generationen und Horizonte
spannt. In diesen epischen Reisen sehen wir die klarste Bestatigung der
Natur: Existenz entfaltet sich im Jetzt, doch Realitét reicht weit darliber
hinaus - sie tragt in zerbrechlichen Kérpern die Echos des Gewesenen
und die Gewissheit des Kommenden.

245

Gewebe von Leben und Zeit

Lebendig zu sein heiBt, Uber die Zeit ausgespannt zu sein. Kein
Organismus — weder eine machtige Eiche, noch ein ziehender Vogel, noch
ein Mensch mit der morgendlichen Kaffeetasse in der Hand - existiert

als zeitloser Punkt. Leben ist nicht bloB eine Abfolge von Augenblicken,
sondern ein Verweben von Erinnerung, Erwartung und Gegenwart.®® Die
Vergangenheit haftet uns an in Narben, Gewohnheiten und erlernten
Mustern; die Zukunft zieht an uns in Instinkt, Planung und Hoffnung.

Wir leben stets am Rand des Jetzt — doch dieser Rand ist mit Faden aus
beiden Richtungen durchzogen.

Wir leben als zeitliche Wesen. Gestern klingt in unseren Zellen nach; mor-
gen lenkt unser Handeln. Selbst eine Pflanze, die sich vor Sonnenaufgang
offnet, oder ein Bakterium, das seine Enzyme vorbereitet, tragt die
Vergangenheit fort und beugt sich dem Kommenden entgegen.

Die Gegenwart ist der Ort des Lebens; der Rest verleiht ihm Gestalt.
Erinnerung ist die Vergangenheit, die sich jetzt formt; ein Plan ist die
Zukunft, die jetzt hereinreicht. In beiden Fallen spannt sich das Leben
weiter als ein einzelner Moment.

Betrachten wir den menschlichen Geist: Er erfahrt die Welt nicht als eine
Reihe isolierter Bilder, sondern als flieBende Melodie, in der der letzte
Ton nachhallt und der nachste bereits erwartet wird. Neurowissenschaft
und Philosophie erinnern uns daran, dass selbst unsere unmittelbarsten
Wahrnehmungen aus Fragmenten dessen gewoben sind, was eben war,
und dem, was gleich sein wird. Ebenso sind unsere Identitaten keine
Momentaufnahmen, sondern sich entfaltende Erzahlungen — Kapitel, die
von der Kindheit bis ins Alter reichen und uns mit jenen verbinden, die wir
einmal waren, und jenen, die wir noch werden.

Diese Zeitlichkeit ist keineswegs auf den Menschen beschrankt.

Pflanzen erwarten den Sonnenaufgang, Mikroben erinnern sich an
Nahrmuster, Tiere wandern im Rhythmus der Jahreszeiten. Leben—in
jeder GroBenordnung - ist gepragt von der Fahigkeit, das Gestern zu
speichern und das Morgen vorwegzunehmen. Diese Fahigkeit ist kein
Luxus, sondern Bedingung des Uberlebens. Ein Lebewesen, das nur fir
den Augenblick lebte, ohne Lehren der Vergangenheit und ohne Hinweise

83 Trepp, T. C. (2025). Time-Bound Organism: Temporality in Biological and Cognitive Systems. (Preprint) https://
philpapers.org/archive/TRETOT.pdf DOI: 10.5281/zenodo.17035643



246 Lebendurch die Zeit

auf die Zukunft, wirde rasch vergehen. Die Evolution hat die Zeit in die
Architektur des Lebens eingeschrieben.

So werden Lebewesen zu Zeugen einer groBeren Wahrheit: Existenz ist
auf den schmalen Grat der Gegenwart beschrankt, doch Realitdt dehnt
sich nach hinten und vorn - sie hinterldsst Spuren und wirft Schatten, die
uns leiten. Die Geschichte des Lebens ist kein bloBes Register dessen,
was jetzt geschieht, sondern ein Chronikband der Kontinuitdten — der
Jahresringe eines Baums, der Versprechen an ein zukunftiges Selbst.

Im Folgenden werden wir beobachten, wie Erinnerung, Wahrnehmung
und Erwartung ineinandergreifen — wie Kérper und Geist Vergangenes und
Mégliches zu dem verweben, was ist.

Organismen in der Zeit — Erinnerung, Erwartung
und Uberleben

Nichts in der Natur lebt nur im isolierten Augenblick. Jede Pflanze, jedes
Tier, jeder Mensch ist ein Zeitwesen — nicht nur im Sinne des Alterns

und Vergehens, sondern darin, dass das Sein liber den Moment hinaus-
reicht. Wir tragen Echos des Gestern in unseren Zellen und richten
unsere Hoffnungen auf das Morgen in unseren Planen. In diesem Kapitel
erscheint das Leben selbst als lebendige Chronik: Die Gegenwart

ist der einzige Ort, an dem Existenz geschieht, doch diese Existenz

ist reich durchwoben von vergangenen Ereignissen und zukinftigen
Moglichkeiten. In der Verbindung wissenschaftlicher Einsicht und phil-
osophischer Reflexion zeigt sich: Lebewesen — ob Mensch, Pflanze oder
Einzeller - sind grundlegend zeitgebunden: Ihre Kérper und Erfahrung sind
gebaut, um sich zu erinnern und vorauszudenken. Im lebendigen Jetzt ist
jeder Herzschlag, jedes Wachstum, jede Vorbereitung ein Tanz zwischen
dem Jetzt und dem Nicht-Jetzt.

Das Gehirn vernght die Zeit. Wenn wir eine Handlung ausfuhren, scheint
der Abstand zwischen Handlung und Ergebnis kirzer — als zoge der Geist
die beiden naher zusammen. Wir empfinden Ereignisse nicht bloB, wir
fahlen ihre VerknlUpfung — unser Zeitempfinden biegt sich um Bedeutung
und Handlung.

247

Das erweiterte Jetzt der Wahrnehmung zeigt, dass wir selbst innerhalb
eines ,,einzigen Moments“ mit einem FufB in der Vergangenheit und mit
dem anderen in der Zukunft stehen. Der Inhalt der Gegenwart ist bereits
durchdrungen von Gerade-Gewesenem und Gleich-Kommendem. Damit
bezeugt schon unsere Erfahrung das zweistufige Modell des ER: Nur die
neuronalen Prozesse, die jetzt feuern, existieren, doch unser geistiger
Umgang mit ihnen lasst vergangene Minuten und kommende Momente
real erscheinen. Erinnerung erlaubt dem Abwesenden, auf die Gegenwart
einzuwirken. Ein langst vergangener Geburtstag verandert, wie du heute
denkst. Lernen hinterldsst Spuren — gestarkte Netzwerke, vorbereitete

Schaltkreise — sodass das, was einst geschah, in uns fortwirken kann. 84

Gemeinsam verwandeln Erinnerung und Vorstellung unseren einzelnen
Moment in einen Erzahlfaden. Man kénnte sagen, wir tragen unsere
Vergangenheit in uns, wie ein Baum seine Jahresringe tragt. Jeder

Ring ist Zeugnis des vergangenen Wachstums — der Baum von vor funf
Jahren existiert nicht mehr, doch seine Realitat bleibt eingeschrieben.
Ebenso verweben menschliche Psychen Vergangenheit und Zukunftin
das Gewebe des Jetzt. Wir sind Organismen, deren Zellen und Psyche
Tagebucher des Gewesenen fuhren und deren Traume Skizzen des
Moglichen entwerfen.

Baume, Schaltkreise und das Uhrwerk des Lebens

Was fur unseren Geist gilt, gilt auch fur einfachere Lebewesen —wenn
auch auf leisere, weniger bewusste Weise. Oft neigen wir dazu zu
glauben, Tiere oder Pflanzen lebten ausschlieBlich im Augenblick:

Eine Sonnenblume folgt der Sonne, ein Kaktus bliiht, wenn es regnet,

ein Bakterium teilt sich. Doch Forschungen zeigen, dass selbst diese
unscheinbaren Wesen Vergangenheit bewahren und Zukunft voraus-
nehmen. Das Leben entstand unter einem Himmel, der nie aufhorte,
sich zu wandeln - Tag zu Nacht, Winter zu Sommer, Uberfluss zu Mangel.
Organismen, die diese Rhythmen ignorierten, verschwanden. Uber Aonen
hinweg hat die Evolution Uhren und Tropismen in das Leben eingebettet,
damit es sich in der Zeit orientieren kann. Selbst in Dunkelheit behalten

84 Tulving, E. (1985). “Memory and consciousness.” Canadian Psychology, 26(1), 1-12.



248 Leben durch die Zeit

Eine Blaugriin-Algenart - Cylindrospermum sp - unter VergroBerung in den Adelaide-Laboratorien
von CSIRO Land and Water, 1993. Abb. 10.

Pflanzen ihr Zeitgefuhl. Winzige zellulare Taktgeber bereiten sie vor
Sonnenaufgang vor, damit sie dem Licht schon bereit begegnen. Das ist
keine Uberraschung, sondern Voraussicht, eingeschrieben in lebende
Materie.®®

Das Erstaunliche ist, dass die innere Uhr einer Pflanze Information (iber
eine zukunftige Zeit enthalt. Um vier Uhr morgens, in volliger Dunkelheit,
LweiB“ die Biochemie einer Sonnenblume, dass der Sonnenaufgang

in zwei Stunden bevorsteht. Diese kodierte Erwartung veranlasst sie,
Blatter und Bluten auszurichten. Selbst wenn die Sonne wegen Wolken
verborgen bleibt, fihrt die Pflanze die Bewegung aus — ein Beweis, dass
sie nicht reagiert, sondern antizipiert. Im Sinne des Existenzrealismus
(ER): Die Bluten und Proteine der Pflanze existieren jetzt, doch sie stehen
fir einen zukunftigen Morgen. Der zukunftige Sonnenaufgang existiert
nicht, aber seine Realitat ist in den Zellen der Pflanze eingeschrieben.
Ebenso erkennen viele Pflanzen mit zunehmender Tageslange, dass

»die Zeit des Blihens“ gekommen ist oder der Herbst naht. Sie nutzen
das Signal der Lichtdauer, um anzunehmen: ,Der Winter kommt*, und
aktivieren Schutzgene. Sogar Cyanobakterien — die einfachsten photo-
synthetischen Organismen —tun dies. Experimente zeigen, dass sie nach
langen Nachten widerstandsfahiger wachsen, als hatten sie ein Muster
der Jahreszeiten gelernt.

Neben den inneren Uhren nutzen Organismen Tropismen —
Wachstumsreaktionen auf Reize —, die Veranderungen vorausahnen.

85 Microbiology. (2024). Microbes don’t have brains - but they do have memory. Microbiology, 170(5), 123-130.

249

Eine Sonnenblume wendet ihr Gesicht der Sonne uber den Tag hinweg

zu und richtet sich nachts neu aus, um den Sonnenaufgang zu erwarten.
Es ist, als ware jede Sonnenblume auf den Tanz der Sonne einges-

timmt. Selbst an bedeckten Tagen zeigen sie kurz vor der Dammerung
nach Osten — als wissten sie, wo das Licht erscheinen wird. Auch ein-
fache Meeresbakterien verhalten sich zeitbewusst: Beim Verzehr eines
Nahrungsstucks verbleiben sie flir eine nahezu optimale Dauer, bevor

sie weiterziehen — als ob sie ,,abwagen®, wann die nachste Mahlzeit
kommt. Diese Verhaltensweisen sind nicht bewusst, aber sie sind zeitlich
abgestimmt.

Und Pflanzen besitzen weitere Formen von ,,Erinnerung®. Erlebt eine
Pflanze an einem Tag extreme Hitze, Ubersteht sie am Folgetag eine

noch starkere leichter als eine unvorbereitete. Dieses Phanomen nennt
man Thermo-Gedéchtnis. Auf molekularer Ebene bewirkt die erste
Hitzebelastung, dass bestimmte Schutzproteine langer aktiv bleiben oder
die DNA so markiert wird, dass Stressgene beim nachsten Mal schneller
anspringen. Die erste Erfahrung ist in der Biochemie der Pflanze ein-
geschrieben - sie ist vorbereitet, als hatte sie die letzte Durre ,gelernt®.
Bemerkenswert: Manche dieser Stressgedachtnisse werden sogar an
Nachkommen weitergegeben, Uber epigenetische Markierungen — che-
mische Veranderungen an der DNA, die die Genaktivitat beeinflussen.
Eine Tochterpflanze kann in ihren Genen ,,wissen®, dass ihre Vorfahren
einen trockenen Sommer erlitten. Ware dieser Stress fur die Pflanze
nicht real gewesen, wurde sie ihn ignorieren. Doch da die inneren
Veranderungen fortbestehen, kdnnen wir sagen: Die Realitat des vergan-
genen Sommers lebt weiter.

Auch Einzeller zeigen ahnliches. Hefezellen, die kurzzeitig Zucker aus-
gesetzt waren, verstoffwechseln ihn bei erneutem Kontakt schneller — ein
zellulares ,,Hier war ich schon einmal”. Manche Bakterien lernen sogar,
Temperatur mit Nahrung zu verknupfen: Nach vielen Generationen, in
denen Hitzespitzen regelmaBig von einem bestimmten Zucker folgten,
beginnen sie, bei Warme bereits das Enzymsystem zur Zuckeraufnahme
zu aktivieren — noch bevor die Nahrung eintrifft. Sie haben ,,Hitze gefolgt
von Laktose“ als Regel kodiert. Das ist eine bakterielle Andeutung
Pawlowscher Konditionierung. Schleimpilze —riesige einzellige Amdben
—treiben es noch weiter: Wenn sie regelmaBig durch Trockenluft

gestort werden, verlangsamen sie sich praventiv, genau im erwarteten
Rhythmus, selbst wenn die Stérungen ausbleiben. Sie lernen die Taktung



250 Lebendurch die Zeit

der Unannehmlichkeiten und verhalten sich, als erwarteten sie sie. Kein
Neuron weit und breit — nur Protoplasma, das auf ein inneres Zeitgefuihl
reagiert.®®

All diese Beispiele zeichnen ein deutliches Bild: Leben erinnert und
ahnt voraus. Der gegenwartige Zustand eines Organismus ist nie eine
bloBe Momentaufnahme - er ist durchdrungen vom Abdruck des
Gewesenen und ausgerichtet auf das Kommende. In solchen Lebewesen
zahlen Vergangenheit und Zukunft gleichermaBen. Die Schlichtheit
einer Pflanze oder eines Bakteriums verbirgt eine erhebliche zeitliche
Intelligenz. Die Evolution hat in das Leben die Fahigkeit eingebaut, bes-
timmte ZuklUnfte zu behandeln, als waren sie schon teilweise da, und
bestimmte Vergangenheiten, als gehorten sie noch zur Gegenwart. Das
ist kein Wunder, sondern Uberleben. Ein Same, der in der Dirre ruht,
erwartet den Regen, der vielleicht kommt; ein Zugvogel, der Nahrung
fur den Winter versteckt, weiB, dass der Winter real vor ihm liegt; eine
Immunzelle, die durch eine Infektion gepragt wurde, erinnert sich an die
nachste.

In gewissem Sinn sind alle Organismen kleine Zeitreisende. Der Baum

im Wald heute ist zugleich der Keimling von vor zehn Jahren — er existiert
jetzt wegen dieser Geschichte. Jeder Ring in seinem Stamm, jede verhe-
ilte Wunde, jede Wurzel ist Realitat der Vergangenheit, eingeschrieben

in die Gegenwart. Zugleich tragt jeder Knospenansatz den Entwurf eines
Blattes, das noch nicht existiert. Diese Knospen sind gegenwértig, doch
ihr Sinn liegt in der kommenden Frahlingssonne. Kommt Frost und totet
sie, erlischt eine Moglichkeit, und eine andere — kahle Zweige — bleibt. Die
Knospen sind gleichsam Wunsche nach Fruhling, mit realer, physischer
Kraft im Hier-und-Jetzt des Baumes.

So giltim Sinne des ER: Organismen existieren nur in der Gegenwart,
doch ihre Realitat reicht zurlick durch Spuren und voraus durch
Erwartungen. Eine Pflanze oder ein Mensch wird zum lebendigen
Bindeglied zwischen Gewesenem und Kommendem. Nur das aktu-
elle Wegstlck ist greifbar, doch jedes Stuick entspringt dem vorherigen
und fuhrt zum nachsten. Das Leben ist eine fortlaufende Wanderung
dessen, was ist, in was war und was sein wird —verankert am Rand der
Gegenwart.

86 Saigusa, T., Tero, A., Nakagaki, T., & Kuramoto, Y. (2008). “Amoebae anticipate periodic events.” Physical Review
Letters, 100(1), 018101.

251

Existenz auf der Schneide des Jetzt

Wir begannen mit einem Réatsel: Wenn nur die Gegenwart wirklich
existiert —wie konnen Vergangenheit und Zukunft iberhaupt eine Rolle
spielen? Die Biologie gibt eine klare Antwort: weil sie es taten und tun
werden. Die Struktur und das Verhalten lebender Wesen bezeugen, dass
die ,unwirkliche® Vergangenheit und die ,,unwirkliche“ Zukunft reale
Wirkung entfalten. Es ist, als besaBe die Natur einen zweischichtigen
Zeitplan: Existenz schlagt im Jetzt, wahrend Realitét sich Uber die Zeit
erstreckt.

Man stelle sich ein Wesen vor, das vollig an das Jetzt gefesselt ware —
das keinen Verlust Uber Gestern empfinden und keine Sorge um Morgen
hegen kénnte. Ein solches Wesen lernte nie aus Fehlern, bereitete sich
nie auf den Winter vor, hielte kein Versprechen. Es ware fremd gegenulber
allem, was wir unter Leben und Selbst verstehen. Kein Wunder also,
dass die Evolution Organismen bevorzugte, die die Zeit in ihr Gewebe
einndhen. FUr den Menschen gilt: Unsere ethische Existenz — das Halten
eines Wortes, das Tragen geschichtlicher Verantwortung, das Planen

fur Nachkommen — beruht darauf, Vergangenheit und Zukunft als real

zu behandeln. Far die Pflanze, die nur dann keimt, wenn Regen erwartet
wird, gelten zwar die Gesetze der Physik (Druck, Licht, Feuchtigkeit),
doch ihr Verhalten ist in zeitlichen Mustern verankert: Sie wachst, als
ware der Fruhling bereits da — weil der Fruhling Teil ihrer Realitét ist.

Das Leben hat nicht nur eine Vergangenheit — es nutzt sie. Steine
bewahren Aufzeichnungen, Organismen Termine. Eine Blume, eine
Ameise, ein Kind - jedes tragt Erinnerung vorwarts und streckt sich dem
Kommenden entgegen.

Der Existenzrealismus (ER) bietet eine prazise Sprache, um diese Intuition
zu fassen. Wenn wir behaupteten, nur die Gegenwart sei real, missten
wir sagen, die Jahresringe des Baumes seien bedeutungslose Muster und
der Zugtrieb des Vogels ein sinnloser Reflex. Doch wenn wir anerkennen,
dass die Realitat von Vergangenheit und Zukunft im Hier und Jetzt verwo-
ben ist, ergibt alles Sinn. Das Werden des Lebens — Wachstum, Lernen,
Planen —wird verstehbar. Die Identitat des Organismus, seine Ziele, sein
Wissen und seine Fahigkeiten lassen sich begreifen.



252 Leben durch die Zeit

So wirft das Leben selbst Licht auf das Wesen der Zeit. Es bestatigt eine
gegenwartsgebundene Existenz, die dennoch eine reale Vergangenheit
und Zukunft anerkennt. Das Leben ist der lebendige Beweis dafur, dass
eine strikte Definition von ,,Existenz® als das Jetzt die Lebendigkeit von
Geschichte und Zukunft keineswegs ausschlieBt.

Chronobiologie und menschliche Gesundheit

Eine der klarsten Lehren der Biologie lautet: Das Leben ist in Rhythmen
geschrieben. Pflanzen 6ffnen ihre Blatter vor Sonnenaufgang, Mikroben
passen ihren Stoffwechsel in Erwartung von Nahrstoffen an, Zugvogel
Ubergueren Kontinente, gefuhrt von saisonalen Signalen. Auch der
Mensch ist ein zeitliches Wesen, dessen Korper Uhren tragt. Auf jeder
Ebene —vom Feuern der Neuronen bis zur Ausschuttung von Hormonen
—hangt unsere Physiologie davon ab, gegenwartige Handlungen mit tber-
lieferten Rhythmen abzustimmen, die von der Vergangenheit gepragt und
auf kunftige Zyklen eingestellt sind.

Die moderne Chronobiologie zeigt, dass das Ignorieren dieser natirli-
chen Rhythmen schwerwiegende Gesundheitsfolgen haben kann.
Schichtarbeit, die den Schlaf-Wach-Rhythmus regelmaBig stort,

erhoéht das Risiko fiir Herz-Kreislauf-Erkrankungen, Ubergewicht und
Depression. Jetlag ist mehr als eine Unannehmlichkeit — er ist eine
vorubergehende Entkopplung zwischen der inneren Uhr des Kérpers und
dem auBeren Tag-Nacht-Zyklus. Selbst die Essenszeiten sind relevant:
Spate Mahlzeiten, wenn der Korper eigentlich Ruhe erwartet, beeintrach-
tigen die Blutzuckerregulation und belasten den Stoffwechsel.

Das ist die praktische Erinnerung der Biologie daran, dass Vergangenheit
und Zukunft fiir das Uberleben zéhlen. Unsere Zellen antizipieren die
Morgendammerung, bevor die Sonne aufgeht; unsere Hormone bere-
iten uns auf den Schlaf vor, noch ehe die Nacht fallt. Im Einklang mit
diesen geerbten Rhythmen zu leben, heiBt, die Spuren der Evolution

und die Vorhersage kommender Zyklen zu ehren. RegelmaBige
Schlafzeiten, gezielte Lichtsteuerung zur Stabilisierung des circadi-
anen Takts und Mahlzeiten im Einklang mit dem Tageslicht sind keine
Nebensachlichkeiten, sondern Formen, unsere tagliche Existenz wieder
in das biologische Gewebe einzuflechten, das Vergangenheit, Gegenwart
und Zukunft verbindet.

253

In diesem Sinn wird persénliche Gesundheit selbst zu einer Ubung zeit-
licher Achtsamkeit. So wie Monarchfalter Routen erben, die sie nie geflo-
gen sind, erben wir biologische Uhren, die wir nicht sehen, aber befolgen
mussen. Indem wir diese zeitlichen Muster respektieren, handeln wir

als Teilnehmende an einer Kontinuitat, die weit groBer ist als wir selbst —
einer Kontinuitat, die in jedem Herzschlag bezeugt, wie tief das Leben mit
der Zeit verflochten ist.

Der Webstuhl des Jetzt — Ein abschlieBender Blick

Die hier entwickelte Perspektive formt das Problem neu: Das Leben lebt
nicht in einem sterilen Augenblick, der von anderen Zeiten abgetrennt ist.
Existenz ist die scharfe Schneide, an der Vergangenheit und Zukunft sich
begegnen — der Punkt, an dem die Spuren des Gestern und die Entwirfe
des Morgen in das Gewebe des Jetzt eingewebt werden. In diesem Licht
sind Organismen keine Gefangenen einer flichtigen Gegenwart, sondern
Teilnehmende eines lebendigen Kontinuums — Trager der Narben der
Geschichte und der Keime des Kommenden.

Die Lehre daraus ist zugleich praktisch und moralisch. Die Realitat der
Zeit anzuerkennen bedeutet, Verantwortung zu erkennen — gegentber
unseren friheren Selbst, die uns die Friichte und Lasten ihrer
Entscheidungen Ubergeben haben, und gegenltber unseren kiinftigen
Selbst, die auf unser umsichtiges Handeln angewiesen sind. Es heiBt,
Reue, Dankbarkeit und Hoffhung nicht als Illusionen zu sehen, sondern
als Formen des Sorgens Uber die Zeit hinweg. Gut zu leben hei3t, auf
diesem zeitlichen Seiltanz das Gleichgewicht zu halten: standhaft genug,
um das Vergangene zu ehren, beweglich genug, um das Kommende zu
bereiten, und wach genug, um das Jetzt zu bewohnen, das uns gehort.

Man stelle sich eine Kiste vor. Wellen legen neues Wasser nieder,
wahrend das Meer dahinter es weiterbewegt. Die Gegenwart ist diese
bewegte Kante — geformt von der Welle des Vergangenen, gezogen vom
Sog des Kommenden. Was wir im Jetzt hinterlassen, wird zugleich Erbe
und Versprechen. Und so kénnten wir uns zum Abschluss fragen: Wenn
wir handeln, zu wem sprechen wir — nur zu dem, der wir jetzt sind, oder
auch zu jenen, die wir waren, und denen, die wir werden?



254 Zeitliche Weiten

Wenn dieses Kapitel gezeigt hat, dass Leben immer Leben durch die Zeit
ist, wird das nachste fragen, wie unser Bewusstsein dieser zeitlichen
Bedingung unsere Entscheidungen pragt — besonders dann, wenn die
Zukunft ungewiss bleibt und doch unsere Treue verlangt.

Zeitliche Weiten

»Das ewige Schweigen dieser unendlichen Rdume erschreckt mich.“

— Pascal, B. (1670/1958). Pensées (W. F. Trotter, Ubers.).
New York, NY: E. P. Dutton.

Die Zeit ist mit vielem verglichen worden, doch die eindringlichsten Bilder
stammen nicht aus Gleichungen oder philosophischen Abhandlungen,
sondern aus Metaphern, die ihren seltsam fliichtigen Charakter ein-
fangen. Man stelle sich die Zeit als ein gewaltiges Archiv vor, bereits
vollstandig, vom ersten Wort bis zum letzten Satz. In dieser Vorstellung
sind deine Geburt, dieser Augenblick und das Sterben des letzten Sterns
gemeinsam aufbewahrt. Die Geschichte ist festgeschrieben —erhaben,
aber beunruhigend in ihrer Verneinung wahrer Anfange und Enden.

Oder man sieht die Zeit als Blhne, beleuchtet von einem einzigen
Spotlight. Nur das, was im Lichtkegel steht, existiert; alles andere — ver-
gangene Schauspieler, zuklnftige, die warten — bleibt unsichtbar. Die
Gegenwart erscheint hier zerbrechlich und flichtig, das einzige Stlick
Realitat, bevor alles andere aus dem Blick verschwindet. Zeit ist hier wie
eine Theaterauffliihrung, deren Drama nur im Moment seines Vollzugs
lebt.

Ein drittes Bild ist noch kiihner: Mit jeder Entscheidung, jedem Zufall
teilt sich die Wirklichkeit in mehrere Verlaufe. In diesem Szenario wird
jeder moégliche Pfad von irgendeiner Version von dir beschritten. Nichts
geht je wirklich verloren — aber nichts bleibt einzigartig. Zeit ist hier

255

entfesselte Moglichkeit: jede Abzweigung verwirklicht, jede potenzielle
Welt bewohnt.

Und schlieBlich gibt es eine bescheidenere, heimischere Vorstellung:
ein zweistockiges Haus. Im Erdgeschoss liegt die Gegenwart - fest,
unmittelbar, dort, wo Leben gelebt und Existenz real ist. Daruber,

auf dem Dachboden, lagern die Schatten der Vergangenheit und die
Umrisse des Kommenden. Sie sind nicht ganz hier, nicht so greifbar wie
die Stimmen und Gegenstande der Gegenwart, doch sie gehdren zum
Haus: Fotografien, Spuren, Bauplane, Echos. Diese Sicht bewahrt die
Lebendigkeit des Jetzt, ohne Tiefe und Reichweite von Geschichte und
Zukunft zu leugnen.

Jedes dieser Illustrationen — Archiv, Scheinwerferlicht, Haus — verkorpert
eine eigene Weise, zeitliche Realitét zu verstehen. Sie sind keine bloBen
Illustrationen, sondern Architekturen der Existenz. Je nachdem, welches
man annimmt, verandern sich Freiheit, Verantwortung, Erinnerung und
Identitat grundlegend. Leben wir in einem bereits geschriebenen Archiv,
in einem flichtigen Lichtkegel, in einem verzweigten Wald oder in einem
geschichteten Haus? Die Antwort pragt nicht nur unser Weltbild, sondern
auch unsere Lebensweise.®’

Dieses Kapitel untersucht vier solcher Visionen zeitlicher Realitéat:

den Blockuniversums-Gedanken, die Viele-Welten-Deutung, den
Présentismus und den Existenzrealismus. Jede bietet nicht nur ein
metaphysisches Modell, sondern eine Architektur des Seins — eine
Struktur, in der unser Leben beheimatet ist. Sie unterscheiden sich im
MaBstab: Manche spannen sich uber Milliarden Jahre und mehrere
Universen; andere verdichten die Wirklichkeit auf die Schneide der
Gegenwart. Eine von ihnen errichtet ein vielschichtiges Haus, in dem
das Jetzt Zentrum bleibt, doch Echos von Vergangenheit und Zukunft
weiterklingen.

Was diese Modelle Uber den bloBen Gedankenspielcharakter hinaus
bedeutsam macht, ist ihre Beruhrung mit dem Menschlichen. Wenn
die Zukunft bereits existiert — sind unsere Entscheidungen dann nur
Illusionen von Freiheit? Wenn nur das Jetzt real ist — was wird aus
Geschichte, Erinnerung und Verantwortung? Wenn jede maogliche Welt
verwirklicht ist —welchen Sinn behalten Identitat oder Wahrheit? Diese
Fragen sind keine abstrakten Spielereien, sondern pragen, wie wir

87 Trepp, T. C. (2025). Temporal Vastness and Architecture: A Comparative Analysis of Four Views of Time.
(Preprint) https://philpapers.org/archive/TRETVA-2.pdf DOI: 10.5281/zenodo.17035746



256 Zeitliche Weiten

Die Tiefe der Realitat: Das Hubble eXtreme Deep Field Bild enthillt Galaxien, die Milliarden von
Lichtjahren entfernt sind, und dient als direkte Visualisierung der zeitlichen Weite. Die immense
Skala der hier gezeigten kosmischen Zeit und des Raumes reprasentiert das grenzenlose Res-
ervoir der Realitat (Potenzial), gegen das der einzelne, beobachtete Moment der Existenz (das
Aktuelle) nur ein Flackern ist. Abb. 11.

uns selbst, unser moralisches Handeln und unseren Platz im Kosmos
verstehen.

Im Folgenden werden wir diese vier Architekturen der Zeit durchschreiten,
ihre GroBe und ihre Grenzen betrachten. Jede verspricht eine andere Art
von Weite oder Konzentration, ein anderes Gefuhl daflir, was es heiBt, in
der Zeit zu wohnen. Im Vergleich dieser Modelle scharfen wir nicht nur
unser philosophisches Verstandnis, sondern prufen auch, welches mit
unserer gelebten Erfahrung am umfassendsten resoniert.

Wir beginnen mit der ersten dieser Konstruktionen: der monumentalen
Vision des Blockuniversums, in dem die gesamte Geschichte in einem
einzigen, ewigen Bauwerk stillsteht.

257

Eternalismus — Der unendliche Atlas

Beginnen wir mit dem Blockuniversum, einer Sichtweise, die oft mit der
Relativitatstheorie einhergeht. Man stelle sich vor, die Zeit sei nur eine
weitere Dimension wie der Raum, und die gesamte Geschichte des
Universums —vom Urknall bis zur fernen Zukunft — liege als ein einziges
vierdimensionales ,,Blockgebilde” vollstandig ausgebreitet vor uns. In
diesem Bild sind alle Momente der Zeit wie Punkte auf einer Landkarte.
Aus einer hypothetischen Perspektive auBerhalb der Zeit kbnnte man
alles sehen: unsere Geburt, diesen Satz, den Tag, an dem Menschen
den Mars betreten, und sogar Dinosaurier in der Jurazeit — alles ist real
und fixiert, jedes Ereignis nimmt seinen Platz im kosmischen Block ein.
Der Fluss der Zeit, das Voranschreiten des Jetzt, ware bloB eine Illusion,
ein Trick der Perspektive. Albert Einstein deutete dies selbst an, als er
schrieb, dass fluir jemanden, der die Physik versteht, der Unterschied
zwischen Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft nur eine ,,hartnackig
anhaltende Illusion® sei.t®

Man kann sich das Blockuniversum als gewaltige Bibliothek der Zeit
vorstellen. Jedes Einzelbild des Films — jede Sekunde der kosmischen
Geschichte - existiert wirklich, auch wenn wir sie nur nacheinander
erleben. Die Geburt des Universums ist ein Bild, unser Gesprach hier ein
anderes, der Hitzetod in Billionen Jahren ein weiteres. In dieser Bibliothek
wird keine Seite geldscht; nichts entsteht oder vergeht wirklich. Du

und ich, Napoleon bei Austerlitz, der Tyrannosaurus auf den Ebenen
Montanas und die Urenkel unserer Urenkel im Jahr 3000 - sie alle sind
Bucher im Regal dieser vierdimensionalen Bibliothek. Keines dieser
Blcher ist realer als das andere; alle sind gleichermaBen da.® Der
Mathematiker Hermann Weyl brachte es so auf den Punkt: ,,Die objek-
tive Welt Ist einfach; sie geschieht nicht.”“ Dieses Wort fasst die erstarrte
Qualitat des Blocks zusammen: Die Wirklichkeit entfaltet sich nicht —sie
ist alles auf einmal.

Die GroBe dieser Sicht ist Uberwaltigend. Im Blockuniversum werden
jede Nanosekunde der Vergangenheit und jeder Moment der Zukunft als
gleichwertig gegenwartig behandelt. Man stelle sich eine Zugkette von

88 Einstein, A. (1955). Letter to the family of Michele Besso (March 1955). (Einstein consoles his late friend’s
family by noting that for those who believe in physics, the distinction between past, present and future “only has
the meaning of an illusion, though a persistent one”.)

89 Weyl, H. (1949). Philosophy of Mathematics and Natural Science. Princeton University Press. (Weyl famously
wrote that “The objective world simply is, it does not happen.”)



276 Anfang und Ende der Zeit

Der Projektor reprasentiert im kosmologischen Kontext die vollstandige Geschichte des Univer-
sums. Der gesamte Durchlauf der Maschine, von der ersten Aktivierung (dem Urknall) bis zum

letzten Bild (dem Ende der Zeit), umfasst die Totalitat der Realitat. Jedoch wird nur das einzelne
beleuchtete Bild, das in jedem Augenblick durch das Tor lauft, als Existenz betrachtet. Abb. 12.

Moglichkeit schon auf etwas wartete. Die erste Flamme brach unmittel-
bar aus reinem Potenzial hervor — ohne tickende Uhr, ohne Vorlauf. Was
diese Zundung verursachte, lag jenseits der Zeit; wir kbnnen nur sagen:
Der Urknall war der erste gegenwartige Moment von allem.

Man stelle sich das Weben eines Stoffes vor. Stich fur Stich wachst das
Gewebe — doch was war vor dem Ersten? Noch kein Faden war verbun-
den, kein Muster sichtbar. Mit diesem ersten Stich beginnt das Weben
selbst. Er gehort nicht zu einem vorbestehenden Stoff — er erschafft ihn.
Ebenso ist der Urknall der erste Stich im Gewebe der Realitat. Es gibt
keinen ,auBeren Rand“ der Zeit, von dem aus wir auf sie zurtickblicken
kénnten; der Anfang ist der Moment, in dem Zeit und Realitat gemeinsam
aus dem Nicht-Zeitlichen hervortreten.

Falls es eine Art Vor-Universum gab, wirde der Existenzrealismus dies
als Realitat ohne Existenz bezeichnen. Vielleicht vergleichbar mit einem
Entwurf, der schon existiert, bevor das Weben beginnt — ein Muster aus
Gesetzen und Moglichkeiten. Diese Muster waren keine Ereignisse in der
Zeit, sondern eher zeitlose Strukturen. Als die Bedingungen zusammen-
fielen, geschah der erste gegenwartige Moment — das Universum begann,

277

sich selbst zu verweben. Man kénnte sagen: Vor dem ersten Moment
bestand nur nicht-zeitliche Realitat (oder gar nichts), und mit dem Urknall
wurde die Existenz eingeschaltet.

Das letzte Aufflackern — Wann die Zeit enden konnte

Man stelle sich das Universum als einen Film vor, der sich seinem letz-
ten Bild ndhert, wahrend das Licht des Projektors erlischt. Kénnte die
Zeit selbst dasselbe Schicksal teilen — einen letzten Moment erreichen,
nach dem kein neues Bild mehr erscheint? Physiker haben verschie-
dene dramatische Moglichkeiten flr das endgultige Schicksal des
Kosmos vorgeschlagen. Betrachten wir einige davon und sehen, wie der
Existenzrealismus sie deutet.

e Endlose Expansion und Warmetod: Man denke an das
Universum wie an einen Ballon, der sich weiter aufblaht.
Wahrend es expandiert, brennen die Sterne aus, Galaxien ent-
fernen sich voneinander, und schlieBlich kuihlt alles aus. In
diesem Szenario bleibt die Zeit zwar formal in Gang, aber es
geschieht nichts Neues mehr. Es ist, als wirde ein Film seine
letzte Szene erreicht haben: Der Projektor lauft weiter, doch
die Leinwand zeigt nur noch Leere. Die Entropie — das MalB
fir Unordnung — erreicht ihr Maximum, und das Universum
nahert sich einer gleichférmigen, kalten Uniformitat. Der
Existenzrealismus wurde sagen: Die Zeit geht prinzipiell weiter,
doch praktisch ist der Film beendet. Der gegenwartige Moment
besteht weiter, aber er wiederholt sich endlos — wie eine unend-
lich lange statische Einstellung. Der Projektor bleibt an, doch
nach einer kosmischen Epoche sind alle Bilder leer. Existenz
bleibt, aber ohne neue Akte — ein ewiges, aber bedeutungsloses
Jetzt.

e Big Crunch oder Big Rip: Nun stelle man sich einen Film vor,
der mit einem letzten, dramatischen Bild endet. Im Big Crunch-
Szenario stoppt die Expansion des Universums, und alles stiirzt
wieder zusammen - in eine Singularitat. Die Zeit, wie wir sie
kennen, erreicht ihren letzten Takt. Im Big Rip hingegen zerreif3t
die Dunkle Energie alles in endlicher Zeit — Galaxien, Sterne,
Planeten, selbst Atome werden zerspalten; der Film endet



278 Anfang und Ende der Zeit

abrupt. In beiden Fallen sagt die Physik einen letzten Moment
voraus, an dem unsere gewohnte Beschreibung zusammen-
bricht. Im Sinn des Existenzrealismus gleicht dieser Moment
der letzten Szene: Danach gibt es keine weiteren. Das Licht des
Projektors erlischt.

Was geschieht in diesem Moment? In diesen Endzustanden, wenn

der letzte Moment erreicht ist, bleiben keine kiinftigen Moglichkeiten
—der Zukunftshorizont schrumpft auf Null. Es ist, als sei der Rest des
Filmstreifens verbraucht. In diesem Augenblick lost sich die Gegenwart
in Aufzeichnung auf: Existenz endet und hinterlasst nur Realitit als
Geschichte. Alles, was bis dahin geschehen war, bleibt im kosmischen
Archiv eingeschrieben, doch nichts Neues wird mehr projiziert. Man kon-
nte sagen: Das Universum hinterlasst einen ewigen Speicher — ein letztes
Standbild, das die gesamte Geschichte enthalt, aber mit ausgeschalte-
tem Projektor. Im Big Crunch mag dieser Zustand ein Punkt unendlicher
Dichte sein; im Big Rip vielleicht ein kalter, leerer Raum. In beiden Fallen:
Nach dem letzten Takt folgt kein weiterer.

Wenn der letzte Moment gekommen ist und nichts mehr geschieht, bleibt
dann Uberhaupt etwas Ubrig? Im Warmetod-Szenario bleiben vielleicht
vereinzelte Teilchen oder Photonen zurtick, die sich ins Nichts verdin-
nen; im Crunch oder Rip verschwindet selbst das. Der Existenzrealismus
wurde sagen: Die Tatsachen der Vergangenheit — was immer tUberdau-
erte — bleiben Teil der Realitat. Sollte wirklich nichts mehr Ubrig bleiben,
konnte selbst die Realitat erloschen. Wahrscheinlicher aber ist, dass die
geschriebene Geschichte in gewissem Sinn ,lesbar” bliebe auch wenn
nichts Neues mehr geschieht.

Eine wichtige Einsicht: Der Endpunkt der Zeit spiegelt im
Existenzrealismus den Anfang. So wie die Zeit mit einer ersten Gegenwart
begann, kdnnte sie mit einer letzten enden. Nach dem Anfang ging der
Projektor an, nach dem Ende geht er aus. Beide sind keine Rander eines
Behilters, sondern Ubergénge: Der Anfang ist das Einschalten, das
Ende das Ausschalten. Jenseits dieser Punkte gibt es keinen zeitlichen
Ort-das vor dem Anfang und das Nach dem Ende liegen auBerhalb des
Bereichs der Zeit.

Fur uns, die wir im Jetzt leben, ware das Herannahen eines Endes
unbegreiflich. Man stelle sich vor, man befande sich im Moment eines
bevorstehenden Big Rip: atomare Bindungen reien, Objekte l6sen sich

279

auf, Uhren bleiben stehen. In diesen letzten Augenblicken wurde jedes
Ding aus der Kette von Ursache und Wirkung gerissen. Aus unserer
Sicht wiirde die Existenz buchstablich verloschen - alles, was real war,
hatte plotzlich kein nachstes Jetzt mehr. Nach dem Kollaps ware es, als
erwache man in einer Geschichte, deren nachste Seite leer bleibt. Der
Existenzrealismus trostet: Alles, was geschah, ist geschehen; es ges-
chieht nur nichts mehr danach.

Im Existenzrealismus ist das Ende der Zeit kein mystischer Abgrund,
sondern das letzte Bild. Die Bluihne des Universums wird abgeschaltet,
die Geschichte bleibt vollstandig. Der Abspann lauft, und nur der
Filmstreifen bleibt.

Horizonte — Der Rand dessen, was fiur uns existieren kann

Das Universum ist etwa 13,8 Milliarden Jahre alt; daher konnte Licht nur
aus einer endlichen Raumsphare zu uns gelangen. Diese Sphare mit
einem Radius von rund 46 Milliarden Lichtjahren ist unser beobachtba-
res Universum. Jenseits davon gibt es ohne Zweifel Galaxien, doch sie
werden fur immer unsichtbar bleiben.

Hinzu kommt ein weiterer Horizont: Weil die Expansion des Universums
sich beschleunigt (getrieben von Dunkler Energie), gibt es eine Grenze,
jenseits derer Ereignisse, die jetzt stattfinden, uns niemals mehr
beeinflussen kdnnen — ganz gleich, wie lange wir warten. Das ist der
Ereignishorizont (analog zu einem Schwarzen-Loch-Horizont im kos-
mischen MafBstab). In einer Entfernung von ungefahr 16 Milliarden
Lichtjahren (als heutige Proper-Distanz) entfernt sich der Raum schneller,
als Licht aufholen kann. Alles jenseits davon entzieht sich schneller, als
wir es je erreichen kdnnten.

Man stelle sich vor, man steht nachts in einem Wald mit einer Laterne.
Die Baume im Lichtkreis gehoren zu deiner Welt; auBerhalb dieses
Kreises verblassen sie in die Unsichtbarkeit. So ist es mit kosmischen
Horizonten: Was uns Licht erreichen kann, definiert, was fur uns existie-
ren kann.

Der Existenzrealismus bietet hier eine klare Sprache: Galaxien jen-

seits unseres Horizonts sind real, aber sie sind flr uns nicht existent.
Sie existieren irgendwo im Universum, doch weil Licht oder irgendein
Signal von dort unsere ,,Bihne“ nie erreichen kann, werden sie nie Teil



280 Anfangund Ende der Zeit

unserer Gegenwart. Man kann sich eine Sphare um uns herum vorstellen.
Innerhalb davon kann prinzipiell alles einmal auf die Buhne treten (weil
uns Lichtirgendwann erreicht). AuBerhalb liegen die Dinge dauerhaftim
,Backstage*“.

Befande sich heute ein Stern in 100 Milliarden Lichtjahren Entfernung,
so sagt die klassische Astronomie, dass er jetzt an seinem Ort exist-
iert. FUr uns kann aber keine neue Information von dort eintreffen. Der
Existenzrealismus wurde sagen: Dieser Stern ist real im groBen kos-
mischen Drama, aber er gehdrt nicht zur Besetzung unserer Buhne.

Wir vertrauen unseren Theorien und glauben, dass er ,,da drauBen“ ist;
empirisch aber gleicht er einer Szene hinter verschlossener Tur. Solange
sich nichts Grundlegendes andert (etwa die Expansion zum Stillstand
kédme oder ein Beobachter dorthin gelangte), tritt dieser Stern nichtin
unsere Gegenwart ein.

Das klingt nicht solipsistisch, sondern ist eine konsequent empirische
Disziplin — universell angewandt. So wie, wie zuvor gesagt, nur die
Ereignisse unserer lokalen ,,Blase” flr uns existieren, gilt Gleiches im
kleineren MaBstab: Selbst innerhalb unserer Blase kommen fur die
Besetzung nur Dinge innerhalb unseres beobachtbaren Bereichs in Frage.
Alles andere gehdort zur Realitdt ohne gegenwartige Existenz.

Eine nutzliche Analogie bieten Schwarze Locher. Fallt eine Freundin in ein
solches, scheint sie am Horizont ,einzufrieren“ und zu verblassen. Fulr
dich, auBerhalb, ist sie verloren — du kannst sie nie wieder sehen oder mit
ihr sprechen; ihre Existenz endet hier. Doch ihre Geschichte verschwin-
det nicht: Ihre Information bleibt (theoretisch) am Horizont kodiert, und
innerhalb des Lochs besteht sie lokal weiter. Die Grenzlinie zwischen
Existenz und Realitat ist also keine Ausléschung, sondern eine Migration
—der Ubergang von einer lebendigen Akteurin in deinem Stiick in den
Bereich des Aufgezeichneten.®” Entsprechend verhalt es sich mit fernen
Galaxien: Wenn sie jenseits unseres kosmischen Horizonts entschwin-
den, treten sie aus unserer Szene heraus und ,wandern“ gewissermaBen
in die aufgezeichnete Vergangenheit. lhr Licht wird zu immer weiter ins
Rote verschobenen Echos und erlischt schlieBlich, doch ,,dort drauBen*
spieltihr eigenes Stlick weiter.

97 Hawking, S. W. (1976). Breakdown of predictability in gravitational collapse. Physical Review D, 14(10), 2460-
2473. https://doi.org/10.1103/PhysRevD.14.2460

281

Man kann sich dazu ein mentales Diagramm zeichnen: konzentrische
Sphéaren um uns. Eine Linie markiert die Beobachtbarkeitsgrenze (alles
darin kann eines Tages gegenwartig werden). Eine zweite markiert den
Ereignishorizont (jenseits dessen uns kein klnftiges Licht erreichen
kann). Diese Bilder machen sichtbar, wie unsere Welt eine Insel der
Existenz in einem groBeren Ozean der Realitat ist. Alles innerhalb der
inneren Grenze kann prinzipiell in unser Jetzt eintreten; jenseits davon
bleibt es auBer Reichweite.

Das hat auch praktische Bedeutung fur die Wissenschaft. Kosmologinnen
und Kosmologen sagen haufig: ,Wir mutssen nur berticksichtigen, was
innerhalb des Horizonts liegt; was darlber hinausgeht, kann uns nicht
beeinflussen.” Genau das entspricht der Sicht des Existenzrealismus. Er
bestreitet nicht, dass der Rest ,, da“ ist, fordert aber, ihn anders zu behan-
deln: als Teil der theoretischen Welt, nicht als Teil unserer empirischen
Blhne.

Sollten wir je reisen oder Signale senden kénnen, die schnell genug sind,
nahmen wir unser ,Jetzt“ mit uns. Der Horizont ist keine absolute Wand
der Existenz, sondern eine relative Grenze unserer jeweiligen Verortung
im Jetzt. Eine Beobachterin in einer fernen Galaxie besitzt einen anderen
Horizont und einen anderen Ausschnitt der Existenz. Nichts davon wider-
spricht der Realitat; es unterstreicht nur, dass Existenz stets lokal ist.

Also sind Kosmische Horizonte naturliche Beispiele fur die zweistufige
Sicht des Existenzrealismus. Innerhalb unserer , Lichtblase® kann etwas
eines Tages fur uns existieren. Daruber hinaus gehort es zur groBen
Realitéat, aber nicht zu unserer Gegenwart. Damit lasst sich die Frage
»EXxistieren jene fernen Galaxien?“ nuanciert beantworten: Ja, sie sind
reale Teile des Kosmos; nein, sie sind hier und jetzt nicht existent. Wir
bleiben maBvoll: Das Universum mag ungeheuer weit sein, doch unsere
gegenwartige Existenz ist notwendig endlich und begrenzt.



282 Anfang und Ende der Zeit

Vor dem Urknall - Bouncende Universen

Bisher haben wir den Urknall als absoluten ersten Moment behandelt.
Einige kosmologische Modelle stellen jedoch etwas vor unserem Urknall
in Aussicht — ein Universum, das sich zusammenzog und dann in unsere
Expansion ,.zurlckprallte®. Der Urknall ware demnach nicht der letztgul-
tige Beginn, sondern eine Brucke zwischen einem alteren Kosmos und
dem unseren.

Was sagt der Existenzrealismus zu den Ereignissen in einem solchen Vor-
Universum? Entscheidend ist, ob irgendeine ,Information“ den Bounce
Uberstanden hat.

o Eine Spur bleibt: Man denke an einen groBen
Symphonieabschluss, dessen Akkord in einen neuen Satz
hinuberklingt. Wenn das Finale des vorherigen Universums
einen Nachhall in unserem hinterlieB (etwa durch die
Festlegung einer extrem niedrigen Entropie oder besonderer
Anfangsbedingungen), dann hat es unser gegenwartiges
Universum beeinflusst. In diesem Fall sind Vorgénge vor dem
Urknall fUr uns indirekt real, weil sie FuBabdriicke im Gewebe
unserer Existenz hinterlieBen. Nach ER existierten diese friheren
Ereignisse nicht, als unser Universum jung war; sie sind aber
real, insofern sie unsere Wirklichkeit mitgepragt haben. Sollten
Kosmologinnen eines Tages Hinweise (z. B. feine Muster in der
kosmischen Hintergrundstrahlung) auf eine Vor-Geschichte fin-
den, wurden wir diese Momente als reale Teile unserer Erzahlung
aufnehmen — als Teil des Protokolls des Geschehenen, wenn
auch der direkten Erfahrung entzogen.

e FEin frischer Start: War der Bounce dagegen so heftig, dass er alle
Erinnerungen tilgte — wie das vollstandige Loschen einer Festplatte
mit anschlieBendem Neustart —, dann ist es aus unserer Perspektive,
als hatte das Vorherige nie existiert (abgesehen von theoretischer
Spekulation). Es mag in einem absoluten Sinn ein vorheriges
Universum gegeben haben; wenn es aber keine Spur hinterlie, gehort
es nach ER nicht zu unserer Realitat. Es gliche einem Kapitel ohne
beschriebene Seiten. Wir kdnnen darlber physikalisch nachden-
ken, doch ohne Evidenz spielt es in unserer Kausalkette keine Rolle.
Praktisch ist dann der Urknall der erste Moment der Zeit fur uns: Vor
ihm hat nichts Existenz oder Realitit in Bezug auf uns.

283

Y Singularitat

Entstehung des Universums im Urknall. Diese Illustration zeigt vereinfachte ,,Scheiben“ des Rau-
mes zu verschiedenen Zeitpunkten. Es sind nur zwei der drei raumlichen Dimensionen dargestellt,
damit die Zeitachse deutlicher abgebildet werden kann. Abb. 13.

Koénnte Zeit auf der anderen Seite des Bounce anders verlaufen? Einige
Modelle (etwa Janus-artige Kosmologien) schlagen vor, dass sich beim
Ubergang der Richtungssinn des Zeitpfeils umkehrt. Der Bounce wiére
dann wie ein Spiegel: Von ihm aus lduft unsere Welt ,vorwarts® in die eine
Richtung, eine Partnerwelt ,,vorwarts“ in die andere. Aus unserer Sicht
liegt diese Partnerwelt in unserer Vergangenheit; aus ihrer Sicht liegen
wir in ihrer Vergangenheit. Jede Seite hat ihr eigenes Jetzt, das sich vom
Bounce entfernt. Der Existenzrealismus kann das so fassen: zwei getren-
nte Realitdts-Domanen mit jeweils eigener Existenz und eigener Zeitlinie.
Der Bounce (niedrigste Entropie) ist der gemeinsame Ursprung, doch
danach teilen die Halften keine Momente. Wir behandeln die ,,andere
Seite” also wie ein separates Universum: real als Teil des Bildes, aber
nicht existent fur uns —und umgekehrt.



284 Anfang und Ende der Zeit

Auch ohne Zeitumkehr sind Zyklen denkbar. Manche Theorien neh-

men viele Expansions- und Kontraktionsphasen an. Wenn jeder neue
Bounce Bedingungen vom vorherigen Abschnitt erbt (z. B. einen niedri-
gen Entropiezustand), sind die friheren Zyklen real als Grundlage dieser
Bedingungen. Hinterlassen sie keine Spur, steht jeder Zyklus fur sich. So
oder so beschreibt ER einen Bounce nicht als radikalen Bruch, sondern
als Bindeglied - womdglich turbulent, aber doch Ubergang.

Ein anschauliches Bild sind Staffeln einer TV-Serie: Eine Staffel endet,
eine weitere beginnt. Werden Figuren Gbernommen, bleibt es ,,eine“
Serie; ist es ein Soft-Reboot, beginnt gewissermafien eine neue, inspi-
riert von der alten. In der Sprache des ER: Das Vergehen des Alten
markiert sein Aufgehen in der Realitét als Aufzeichnung; die Geburt des
Neuen ist der Beginn frischer Existenz. Vielleicht sind das Schlussbild
der alten ,,Staffel“ und das erste Bild unserer ,,Staffel” sogar dasselbe
durchlaufende Band — oder zwei benachbarte Rollen, wenn die Zeit
tatsachlich zurickgesetzt wurde. In beiden Lesarten lasst sich das ,Vor
dem Urknall“ entweder als Hintergrundgeschichte einfugen oder als sep-
arater Prolog denken.

Zu ldeen der Quantengravitation (etwa dem Hartle-Hawking-No-
Boundary-Vorschlag oder einer ,zeitlosen®“ Wellenfunktion des
Universums): Sie deuten darauf, dass sehr nahe am Urknall der Begriff
der Zeit ,,verwischt“.® Es ist, als wiirde der Film flir einen Moment

von einem scharfen Bild in einen nebligen Traum Ubergehen. Der
Existenzrealismus kann das aufnehmen: Der Begriff eines Jetzt war
maoglicherweise erst sinnvoll, als die klassische Raumzeit ,.erstar-

rte“. Nachdem der Quantentaumel abklang (z. B. nach Inflation und
Reheating), startete gleichsam der Projektor der Zeit und das erste

klare Bild erschien. Die ZUndung der Zeit war dann keine instantane
Umschaltung, sondern eine Kristallisation: Unterhalb einer gewissen
Skala waren ,,existente Ereignisse“ undefiniert — und entstanden dann.
Unser Universum kdnnte Uber Schwarze Locher oder quantenhafte
Prozesse neue Universen hervorbringen. Dann wére der Kollaps hier
(etwa in eine Singularitat) der Urknall dort. Von unserer Seite fallt Materie
hinein und verschwindet; von der Seite des ,,Baby-Universums*“ ist genau
dieser Kollaps der Funke seines ersten Moments. Auch hier versteht der

98 Ashtekar, A., Pawlowski, T., & Singh, P. (2006). Quantum nature of the big bang: Improved dynamics. Physical
Review D, 74(8), 084003. https://doi.org/10.1103/PhysRevD.74.084003

285

Existenzrealismus Grenzen als Ubergdnge: Das Ende an einem Ort kann
der Anfang an einem anderen sein. Ein Schwarzes-Loch-Horizont oder ein
kosmischer Kollaps lasst sich so als Brlicke begreifen, nicht als absolutes
Ende.

Sollte es ein ,Davor“ gegeben haben, ist der Existenzrealismus offen
dafur. Er behandelt eine solche Vorgeschichte auf zwei Arten: Hat sie
uns beeinflusst, gehort sie zu unserer Realitét als Hintergrund; hinterlie
sie keine Spur, liegt sie auBerhalb unseres Begriffsbereichs. In jedem

Fall bleibt der Urknall der erste gegenwartige Moment unserer Zeitlinie.
Bounces oder Zyklen erscheinen als weitere Formen von Transition — viel-
leicht als einseitige Zeitbriicken oder als Neustarts, aber nicht als Ratsel
auBerhalb des Konzepts. Es ist, als hatte die Erzahlung entweder einen
vergessenen Prolog — oder sie beginnt schlicht neu.%®

Der Zeitpfeil — Fir immer vorwarts

In jedem erlebten Moment bewegen wir uns in der Zeit nach vorn. Eine
zerbrochene Tasse bleibt zerbrochen und setzt sich nicht plétzlich von
selbst wieder zusammen. Eis schmilzt, aber Wasser ,,entschmilzt® nicht
aus eigener Kraft. Wir erinnern uns an die Prafung von gestern, nicht

an die Vorlesung von morgen. Diese alltdglichen Tatsachen verweisen
auf den Zeitpfeil — eine Richtung von der Vergangenheit in die Zukunft.

In der Physik ist er an den Zweiten Hauptsatz der Thermodynamik geb-
unden: Die Entropie (Unordnung) nimmt im Allgemeinen zu. Das frihe
Universum war verbliffend geordnet (sehr niedrige Entropie); mit der Zeit
steigt die Entropie, und daraus ergibt sich eine Richtung des Zeitflusses.

Der Existenzrealismus fugt sich von Natur aus in diesen Zeitpfeil:
Méglichkeiten entfalten sich ins Jetzt, und das Jetzt wird zur
Aufzeichnung. In jedem gegenwartigen Moment werden neue Tatsachen
»geschaffen” (sie gehen in unsere Realitat ein), und alte Tatsachen sind
fixiert (sie fallen in die Aufzeichnungen der Vergangenheit). Es ist wie

ein Akkumulator: Mit jedem Augenblick sammelt die Realitdt mehr und
mehr Ereignisse an, die nie ruckgangig gemacht werden. Das harmoniert
mit der Zunahme der Entropie: Jede neue Konfiguration vergroBert den
Gesamt,,Unordnungsgehalt” der Geschichte.

99 Penrose, R. (2010). Cycles of Time: An Extraordinary New View of the Universe. Knopf.



302 Technologie und die Realitat der gegenwartszentrierten Maschine

oder ein Klimamodell, das kinftigen Generationen einen Platz einraumt,
kliiger handeln als Systeme, die alles in einen einzigen Rechnungseintrag
pressen. Moralisch, weil uns solche Entwurfe daran erinnern, dass

auch unsere eigenen Entscheidungen immer Seiten in einer groBeren
Erzahlung sind. Was wir heute wahlen, hallt rickwarts als Erklarung und
vorwarts als Folge.

Das klarste Bild ist vielleicht das einer Brlicke, die wir bauen, wahrend
wir sie Uberqueren — jeder Schritt ein neues Jetzt, gelegt zwischen der
Erinnerung hinter uns und der Méglichkeit vor uns. So bestehen wir, ob
wir es bemerken oder nicht. Und so kdnnten auch unsere Maschinen
an unserer Seite leben: aufmerksam fur die Gegenwart, respektvoll
gegenUber der Vergangenheit, vorsichtig und zugleich hoffnungsvoll
gegenuber der Zukunft.

FUr wen also entwerfen wir letztlich — nur fur uns selbst, oder auch fur die
Generationen, die diese Gefahrten erben werden, die wir heute erschaf-
fen? Die Frage bleibt offen, doch sie ist unvermeidlich.

Wenn dieses Kapitel uns gelehrt hat, das fragile Gewebe der Zeit in
unseren Maschinen zu achten, so ladt uns das nachste ein, den Blick
wieder nach auBen zu richten — ins Universum, wo dieses Gewebe sich
spannt und auseinanderbricht, und wo die Bedeutung von Verantwortung
den Rissen der Raumzeit gegenubertritt.

303

Risse in der Projektion

It from bit. Jedes physische Ding - jedes It — gewinnt seine Bedeutung
aus Bits, aus Ja-Nein-Entscheidungen, aus Akten der Unterscheidung.
Was wir Realitdt nennen, entsteht aus dem Stellen von Fragen und
dem Registrieren von Antworten; in diesem Sinn ist das Universum
nicht aus Materie oder Energie gebaut, sondern aus Information. “

— Wheeler, J. A. (1990). Information, physics, quantum:
The search for links. Addison-Wesley.

Im Jahr 1609 hob Galileo ein einfaches Fernrohr zum Himmel - und sah
etwas, das nicht hatte existieren durfen. Der Mond, einst als vollkom-
mene Himmelskugel betrachtet, zeigte Narben, Berge und Schatten.
Jupiter, der wandernde Stern, besal kleine Begleiter, die ihn umkreisten —
eigene Monde. Der Himmel, lange fir makellos und ewig gehalten, erwies
sich als ebenso zerkllftet und dynamisch wie die Erde darunter.

Zum ersten Mal erkannte die Menschheit, dass ihre kosmische Ordnung
nicht absolut, sondern bedingt war. Ein Riss hatte sich in der groBen
Projektion der Vollkommenheit gedffnet — eine Bruchstelle, durch

die eine andere Welt hindurchschimmerte. Was zuvor glatt und got-

tlich schien, erschien nun strukturiert, materiell, lebendig in seiner
Unvollkommenheit. In diesem Augenblick brach die alte Symmetrie
zwischen Himmel und Erde zusammen, und eine umfassendere Realitat
trat hervor: eine, die nicht fir unsere Augen geschaffen, nicht auf unseren
Geist zentriert und nicht durch unsere Hierarchien geregelt ist.

Dieser Moment war mehr als eine wissenschaftliche Entdeckung — er
war eine existentielle Offenbarung. Er zeigte die Grenzen unseres Sehens
und offenbarte, dass jedes Weltbild auch ein Schleier ist. Seitdem hat
jedes neue Instrument — vom Mikroskop bis zum Teilchenbeschleuniger
—diesen Riss weiter gedffnet und enthullt, dass unter dem stabilen

Bild eine Architektur standiger Veranderung liegt. Je tiefer wir blicken,
desto mehr lost sich das Bild auf — als lade uns das Universum nicht zur
Beherrschung, sondern zur Demut ein.



304 Risse in der Projektion

Wir stellen uns Realitat oft als Projektion vor: Bilder, die Gber eine
Leinwand flackern, ein Moment, der den nachsten erhellt. Dieses Abbild
fangt Bewegung ein, bleibt aber kihl und fern von der gelebten Textur.

Jede Epoche erbt ihre Ratsel — unsere ist keine Ausnahme. Seit
Jahrhunderten richten Denker den Blick zum Nachthimmel und fragen
nicht nur, woraus das Universum besteht, sondern auch, was es zusam-
menhalt — und ob sein Anschein die ganze Geschichte erzahlt. In unserer
Zeit hat die Physik beunruhigende Spuren entdeckt, die nahelegen, dass
der Kosmos vielleicht nicht das ist, was er zu sein scheint. Das Geflige
des Raums, einst als endloser Hintergrund gedacht, zeigt nun Risse, die
auf ein verborgenes Gerust darunter hinweisen. Schwarze Locher - jene
geheimnisvollen Leeren im Strom des Kosmos - sind zu Brennpunkten
geworden, an denen die vertraute Erzahlung der Realitat zu zerfasern
beginnt. Um sie sammeln sich die tiefsten Paradoxien von Information,
Zeit und Existenz.

Von Projektion zu sprechen, heit schon, eine Metapher zu verwenden.
Eine Projektion ist nicht das Ding selbst, sondern ein Bild, das aus etwas
Grundlegenderem hervorgeht. Im Kino hangen die leuchtenden Figuren
von einer verborgenen Filmrolle ab. Wenn die moderne Physik recht hat,
verhalt sich unser Universum ahnlich. Raum und Zeit bilden die Leinwand
der Erfahrung, wahrend eine tiefgrindigere Informationsstruktur die
Rolle liefert. Die Risse, die Schwarze Locher und Quantenratsel offen-
baren, deuten darauf hin, dass diese Leinwand nicht nahtlos ist — kleine
Offnungen, durch die die verborgene Mechanik sichtbar wird. Diese
Fragen gehdren nicht nur der Wissenschaft, sondern berthren die
Philosophie im Innersten, denn sie zwingen uns, neu zu erdenken, was
es heiB}t, dass etwas real oder existent ist. Sind die Dinge, die wir sehen
und beruhren, die letzten Bausteine der Realitat — oder gleichen sie flack-
ernden Bildern, abgeleitet aus einem unsichtbaren Code? Solche Fragen
sind keine technischen Spielereien, sondern tiefe Herausforderungen fir
unser Sein in der Welt.

Dieses Kapitel nimmt diese Herausforderungen ernst — nicht als Ratsel,
die man beiseiteschiebt, sondern als Einladungen, den Blick zu vertiefen.
Schwarze Lécher werden unser Ausgangspunkt sein — jene kosmischen
Abgrinde, in denen selbst das Licht ins Stocken gerat und die Physik an
ihre Grenzen stoBt. An ihren Horizonten kreisen Paradoxien: Verschwindet
Information, oder bleibt sie in verborgener Form erhalten? Ist die Zeit
dort stillgestellt, gedehnt oder ganzlich umgeschrieben? Diese Ratsel

305

fuhren uns zu einem weiteren Denkmodell - dem Existenzrealismus —, der
eine Moglichkeit bietet, die Paradoxien zu verséhnen, indem er zwischen
Existenz (dem, was jetzt gegenwartig ist) und Realitdt (dem umfassen-
deren Register, das Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft in einem fort-
laufenden Zusammenhang halt) unterscheidet.

Im Folgenden werden wir uns zwischen Physik und Philosophie bewegen
und Einsichten aus beiden Spharen verweben. Das Ziel ist nicht, jedes
Ratsel zu l6sen, sondern eine Perspektive anzubieten, aus der sie ver-
standlich werden. Die Risse in der Projektion sind keine Fehler unseres
Verstehens - sie sind Gelegenheiten, das Universum neu zu sehen, als
wurde ein verborgenes Licht plotzlich die Nahte der Leinwand erhellen.

Mit dieser Einsicht im Rucken richten wir unseren Blick nun auf die eigen-
tlichen Probleme: Schwarze Locher, die Zeit und die briichige Grenze
zwischen dem, was existiert, und dem, was real ist.

Tiefe Bruiiche von Zeit und Information

Richten wir den Blick auf die Idee, das Universum kdnne eine Projektion
sein, geraten wir unweigerlich in ein Netz aus widerspruchlichen Fragen.
Es handelt sich dabei nicht um technische Feinheiten, sondern um
umfassende Bruchstellen unseres Verstandnisses — Risse, die uns zwin-
gen, die Fundamente von Wissenschaft und Philosophie gleichermaBen
zu hinterfragen.

Die erste Schwierigkeit ist die Kollision zwischen Relativitatstheorie

und Quantenmechanik. Die Relativitat besagt, dass etwas, das den
Ereignishorizont eines Schwarzen Lochs Uberschreitet, fur die AuBenwelt
kausal verloren ist. Die Quantenphysik hingegen besteht darauf, dass
Information niemals vernichtet werden kann. lhr Verlust ware, als wurde
man eine Seite aus dem kosmischen Buch reiBen. Diese Spannung

ist nicht oberflachlich — sie bedroht die Hoffnung auf eine einheitliche
Physik, als ware die Natur in zwei unvereinbaren Sprachen geschrieben.
Ein zweites Problem ist begrifflicher Natur. Wenn das Universum
tatsachlich holographisch ist —wenn also die dreidimensionale Welt,
die wir sehen, eine Projektion einer grundlegenden Informationsflache
ist—, mussen wir fragen: Was ist ,,realer” — das Bild auf der Leinwand
oder die verborgene Codierung dahinter? Unser tagliches Leben ist
durchdrungen von der Verlasslichkeit der Dinge: Wir vertrauen auf das



306 Risse in der Projektion

Gewicht eines Stuhls, die Warme der Sonne, die Nahe eines Freundes.
Doch das holographische Bild flustert uns zu, dass diese lebendigen
Erfahrungen abgeleitet sein kdnnten — Schatten, die von einer unsicht-
baren Quelle geworfen werden.'® Manche Philosophen schrecken

vor diesem Gedanken zurtick, aus Furcht, er entziehe der Realitat ihre
Unmittelbarkeit. Andere begriiBen ihn, weil Erscheinungen stets auf
verborgenen Strukturen beruhten. Die Schwierigkeit liegt weniger darin,

Partei zu ergreifen, als darin anzuerkennen, dass beide Sichtweisen einen

Teil der Wahrheit —und einen Teil der Last —tragen.

Selbst wenn wir die Information als Fundament der Realitat betrachten,
bleiben die Schwierigkeiten bestehen. John Wheelers Formulierung

»Iit from bit“ verschiebt den Fokus von Materie und Energie auf
Information. Doch was bedeutet das wirklich? Ist das Universum ein
gewaltiger Informationsprozess? Und wenn ja, was garantiert, dass
diese Information bedeutungsvoll ist — dass unsere erlebte Zeit und
Veranderung nicht bloBe Nebenprodukte einer rechnerischen Struktur
sind? Hier verlauft eine weitere Bruchlinie: Manche preisen die Eleganz
eines informationsbasierten Realismus, andere halten ihm entgegen, er
erklare das Erleben nicht, sondern ldse es auf.'®

SchlieBlich gibt es die Probleme der Perspektive. Was ein Beobachter
am Rand eines Schwarzen Lochs wahrnimmt, stimmt nicht mit dem
Uberein, was ein anderer beim Hineinfallen erlebt. Welcher Sicht diurfen
wir trauen? Das Universum scheint solche Widersprliche zu tolerieren —
unser Denken jedoch nicht. Fur uns fahlt sich ein Riss in der Projektion
wie ein VerstoB an, als ware die Leinwand beschadigt und das Stlick
kénne nicht mehr richtig aufgefuhrt werden. Vielleicht aber sind diese
Widerspruiche weniger Fehler als Signale — Hinweise darauf, dass unsere
Begriffe von real und existent, sichtbar und verborgen einer Klarung
bedurfen.

Diese Probleme, Spannungen und Gegensatze bilden das Gelande, auf

dem sich der Rest dieses Kapitels bewegt. Sie sind keine Risse, die man
glatten sollte, sondern Bruchstellen, in denen sich die Maéglichkeit eines
neuen Verstandnisses auftut.

104 't Hooft, G. (1993). Dimensional reduction in quantum gravity. arXiv:gr-qc/9310026.

Susskind, L. (1995). The world as a hologram. Journal of Mathematical Physics, 36(11), 6377-6396. https://doi.
0rg/10.1063/1.531249

105 Wheeler, J. A. (1990). Information, physics, quantum: The search for links. In W. Zurek (Ed.), Complexity,
Entropy, and the Physics of Information (pp. 3-28). Addison-Wesley.

307

Das Event Horizon Telescope, ein weltweites Netzwerk synchronisierter Radioteleskope, nahm
2017 dieses erste Bild des supermassiven Schwarzen Lochs M87* auf. Die dunkle zentrale Region
ist sein Schatten, der etwa 40 Mikrobogensekunden groB ist. Die massive globale Datensammlung
und -verarbeitung in spezialisierten Korrelatoren erzeugte dieses gemittelte Bild aus mehreren
Rekonstruktionsmethoden. Abb. 14.

Schwarze Locher und die verborgene Ordnung
der Zeit

Stellen wir uns vor, die Welt um uns — Stadte, Walder, Sterne —ware in
Wabhrheit ein leuchtendes Bild auf einer kosmischen Leinwand. Was
wirde das fur die Realitat bedeuten, die wir flr selbstverstandlich
halten? Erstaunlicherweise drangt uns die moderne Physik genau in diese
Richtung. Hinweise aus der Forschung zu Schwarzen Lochern —jenen
ratselhaften gravitativen Mahlstrudeln — und aus der Informationstheorie
deuten darauf hin, dass unser dreidimensionales Universum eine Art
holographische Projektion sein kdnnte. Es ist, als ob alle Daten des
Raums auf einem fernen Rand niedergeschrieben waren und das, was wir
sehen, lediglich die Projektion davon ist.

Tatsachlich fanden Jacob Bekenstein und Stephen Hawking bereits
in den 1970er-Jahren etwas Erstaunliches: Die Informationskapazitat
eines Schwarzen Lochs (seine Entropie) ist proportional zur Flache



316 Rissein der Projektion

Was die Risse offenbaren

Wir setzten beim Bruch an - bei der Einsicht, dass Schwarze Locher nicht
nur die Grenzen der Physik, sondern auch die Grenzen unseres Sehens
freilegen. Das Universum, so wird vorgeschlagen, kdnnte eine Projektion
sein, eine leuchtende Oberflache, belebt von verborgenen informatio-
nellen Strukturen darunter. Von dort aus betraten wir die Konflikte des
modernen Denkens — Relativitat und Quantentheorie, Blockuniversum
und Prasentismus, informationeller Realismus und seine Einwande.
Jedes Denkmodell bot einen Blick auf Koharenz, lieB jedoch eigene Risse
zuruck —wie Splitter eines groBeren Bildes, Uber die Zeit verstreut.

Die entscheidende Lehre ist nicht auf die Physik beschrankt. Sie bet-
rifft unser Leben. Unsere gegenwartigen Handlungen — so fllchtig sie
sind —werden in das Register der Realitét eingetragen; sie pragen eine
Geschichte, die sich jenseits von uns fortsetzt. Leben heit demnach,
Zeilen zu einem fortlaufenden Skript beizutragen —im Wissen, dass

sie in Weisen nachhallen, denen wir vielleicht nie beiwohnen. Wir sind
zugleich Publikum und Autor, bewohnen den Frame und hinterlassen
unausloschliche Spuren auf der Rolle.

Vielleicht ist das eindringlichste Bild das der Sedimentation: Jeder
Moment lagert sich wie eine neue Erdschicht ab und legt sich sanft auf
das, was vorher war. Uber Zeitalter hinweg verhérten diese Lagen zu den
Strata einer geteilten Welt — dauerhaft, gezeichnet, umfassend. Wir ste-
hen auf dieser lebendigen Geologie der Zeit, figen unsere dunne Schicht
hinzu und wissen, dass das, was wir jetzt deponieren, den Boden formen
wird, auf dem andere gehen.

So schlieBen wir dieses Kapitel nicht mit einem Schlussstrich, sondern
mit einem Innehalten. Die Risse in der Projektion signalisieren keinen
Einsturz; sie laden uns ein, das Gewebe genauer zu betrachten - zu
sehen, wie Abwesenheit und Prasenz, Sichtbares und Verborgenes in
einer bedeutungsvolleren Ordnung verbunden sind. Wenn dieses Kapitel
gezeigt hat, wie das Universum bewahrt, was verloren scheint, wird das
nachste fragen, was das fur uns bedeutet - fir endliche Wesen im Fluss
der Zeit —, wenn wir handeln, erinnern und Zukinfte imaginieren, die noch
nicht geschrieben sind.

317

1

Im Existentiellen Realismus ist die Realitat die volle, wachsende Filmrolle der Zeit (Vergangenheit
und Zukunft). Existenz ist nur das einzelne Bild, das von der Gegenwart beleuchtet wird. Abb. 15.

Teil lll hat unseren Blick erweitert und die Rolle der Zeit in der Architektur,
der kollektiven Vorstellung und der Aufzeichnung untersucht. Dies hat
gezeigt, dass Zeit mehr ist als nur eine erlebte oder konzipierte Erfahrung;
sie istin die Art und Weise eingebettet, wie wir Fortschritt zu Wandel,
Dauer und Werden in Beziehung setzen.

Um diese konzeptuellen Rahmenwerke jedoch zu prifen, missen wir
uns der ultimativen Messlatte des Wandels zuwenden: der Prazision
der Physik und der von ihr beschriebenen natirlichen Ordnung. Seit
Jahrhunderten ringt die Wissenschaft direkter mit der Zeit als jede
andere Disziplin — zuerst als universeller Hintergrund in der klassischen
Mechanik, dann als relative Koordinate in Einsteins Theorien und
schlieBlich als Ratsel am Rand der Quantenwelt.

Teil IV wendet sich diesem physikalischen Bereich zu und konzentri-

ert sich auf die Naturliche Ordnung. Hier untersuchen wir, wie sich
Relativitatstheorie, Kosmologie und Quantentheorie mit dem Rahmen
des Existenzialistischen Realismus Uberschneiden. Dieser Schritt fuhrt
nicht weg von der Philosophie, sondern tiefer in ihren Dialog mit der
Wissenschaft: Er testet, ob die Unterscheidung zwischen Existenz und
Realitat den anspruchsvollsten Beschreibungen der physikalischen Welt
standhalten kann.



318 Raumzeit

Teil IV — Physik und
naturliche Ordnung

,Die Welt ist keine Ansammlung von Dingen,
sie ist eine Ansammlung von Ereignissen.”

— Rovelli, C. (2018). The Order of Time. Riverhead Books.

Raumzeit

Ein junger Patentbeamter in Bern geht zur Arbeit. Sein Labor ist die
Vorstellungskraft, gefullt mit Gedankenexperimenten. Eines beginnt mit
etwas Alltaglichem, einem vorbeirasenden Zug, einem Bahnsteig und
zwei Blitzen an den gegentiberliegenden Enden. Fur die Beobachterin
auf dem Bahnsteig treffen die Lichtblitze gleichzeitig ein — sie halt sie fur
simultan. Im Zug aber sitzt eine zweite Beobachterin, die sich auf den
einen Blitz zubewegt und sich vom anderen entfernt. Da Licht eine endli-
che Geschwindigkeit hat, erreicht sie der nahere Blitz zuerst. Fur sie ges-
chieht das eine Ereignis vor dem anderen.

Hier liegt der Keim von Einsteins Revolution. Gleichzeitigkeit ist nicht
absolut. ,,Zur selben Zeit“ hangt von der Relativbewegung ab. Das new-
tonsche Metronom - dieselbe Zeit fur alle — zerbricht. An seine Stelle
tritt eine neue Ordnung, in der Raum und Zeit eine einzige geometrische
Bluhne bilden, und selbst das ,,Jetzt“ sich mit der Perspektive beugt.
Diese Einsicht wurde nicht durch Maschinen, sondern durch Vorstellung
gewonnen. Man stelle die kindliche Frage — ,,Was wére, wenn ich auf

319

dem Zug saBe?“ - und folge ihr bis zum Ende. Die Struktur der Physik ver-
schiebt sich.

Das Ergebnis ist kein bloBes Kuriosum, sondern ein Schock. Das
gemeinsame ,,Jetzt” gilt nur lokal, innerhalb eines Bezugsrahmens. Was
far die eine Gegenwart ist, kann fur eine andere bereits Vergangenheit
—oder noch Zukunft — sein. Das universelle Jetzt l@st sich aufin ein

Netz von Perspektiven, jede mit ihrem eigenen Schnitt durch die
Gleichzeitigkeit. Darum bleibt das Bild von Zug und Uhr so eindrucklich.
Ohne eine einzige Gleichung lasst es uns das Schwindelgefiihl einer Welt
spuren, in der die Gegenwart relativ ist und unser Zeitempfinden neu
gedacht werden muss.

Zeit scheint selbstverstandlich und entzieht sich doch dem Zugriff. Wir
leben in ihrem Strom - die Vergangenheit weicht zurlick, die Zukunft
kommt naher, und die Gegenwart ist der leuchtende Punkt, an dem etwas
geschieht. Seit Einstein jedoch stellt die Physik dieses Bild infrage. Es
gibt kein universelles Jetzt; Gleichzeitigkeit hangt von Bewegung und
Perspektive ab. Was fur den einen Gegenwart ist, kann fir den anderen
Vergangenheit oder Zukunft sein. Wenn das Jetzt nicht universell ist — was
heiBt es dann, jetzt zu existieren? '"°

In diesem Kapitel wird gezeigt, wie der Existenzrealismus mit der
Relativitat der Gleichzeitigkeit, der Krimmung der Raumzeit in der
Allgemeinen Relativitat und den philosophischen Gegensatzen zwischen
Eternalismus und Prasentismus vereinbar ist. Wir werden sehen, wie ER
Paradoxien wie das Andromeda-Gedankenexperiment auflost, wie er kos-
mische Zeit und gekrimmte Raumzeit deutet und wie er den Fluss des
Werdens in einem Universum wiederherstellt, das sonst als eingefrorener
Block erscheinen wirde. Das zentrale Motiv lautet: Relativitat zwingt

uns nicht, die Wirklichkeit des Zeitflusses aufzugeben. Wenn wir sauber
zwischen Existenz und Realitdt unterscheiden, bleibt das Universum
zugleich wissenschaftlich streng und erfahrungsmaBig wahr.

110 Trepp, T. C. (2025). Spacetime, relativity, and the persistence of becoming. (Preprint) https://philpapers.org/
archive/TRESRA-2.pdf DOI: 10.5281/zenodo.17035485



320 Raumzeit

Raumzeit, Relativitat und das Fortbestehen des
Werdens

Dieses Kapitel zeigt, wie der Existenzrealismus sich durch die
Herausforderungen bewegt, die Relativitat und moderne Kosmologie auf-
werfen. Wir werden sehen, dass die Relativitat des Jetzt nicht bedeutet,
dass das Werden aufhort oder wir einen starren Block akzeptieren mus-
sen. Anhand des berihmten Andromeda-Paradoxons wird deutlich, wie
ER die Beobachterabhangigkeit des ,,Jetzt“ mit einem objektiven Entfalten
der Ereignisse versohnt. Wir werden untersuchen, was Einsteins dyna-
mische Raumzeit fur eine gegenwartszentrierte Sicht bedeutet und ob die
kosmische Zeit ein bevorzugtes Jetzt liefert oder ob die Gegenwart selbst
vollstandig relational ist. Und wir vergleichen ER mit den klassischen

) "1 und Prasentismus

Alternativen — Eternalismus (Block-Universum
(nur das Jetzt existiert) —, um zu zeigen, wie ER deren Fallstricke vermei-

det und das Beste beider Ansatze bewahrt. Am Ende stellt ER den echten
Fluss der Zeit in einer relativistischen Welt wieder her und erklart, warum

unser Erleben des Zeitverlaufs keine Tduschung ist.

Far Newton war die Zeit wie eine universelle Uhr, die fur alle Gberall gleich
tickt. In diesem Bild stimmen alle Uhren im Moment des ,,Jetzt“ Gberein.
Zwei Menschen an verschiedenen Orten kénnen ihre Uhren synchronisie-
ren und auf denselben Zeitabschnitt zeigen. Unter solchen Bedingungen
erscheint ein prasentistisches Weltbild —in dem nur die Gegenwart exist-
iert — selbstverstandlich: Wir alle teilen dieselbe Seite der Geschichte.

1905 zerstorte die Spezielle Relativitat dieses bequeme Bild. Zeit ist

kein universeller Hintergrund; sie bildet zusammen mit dem Raum eine
einzige physikalische Geometrie. Bewegte Beobachter schneiden diese
Geometrie unterschiedlich in ,Raum“ und ,,Zeit“ - Gleichzeitigkeit ist
relativ. Zwei Blitze an den Zugenden kdnnen fur die Beobachterin am
Bahnsteig gleichzeitig, flr die Passagierin aber nacheinander geschehen.
Beide Perspektiven sind gultig; es gibt kein einziges, endgultiges Jetzt.

Einstein selbst bemerkte die Konsequenz. Fur den, der die Physik ernst
nimmt, ist die Unterscheidung zwischen Vergangenheit, Gegenwart und
Zukunft nur eine ,Illusion“ — hartnackig, aber irrefihrend. Sein Lehrer
Hermann Minkowski erklarte gar, Raum und Zeit seien untrennbar, und

111 Einstein, A. (1954). Relativity: The special and general theory. London: Methuen.

321

der Zeitfluss sei nur ein subjektiver Effekt unseres Bewusstseins, das sich
entlang des Raumzeit-Blocks bewegt."'2 In diesem Blockuniversum sind
alle Momente - Vergangenheit, Gegenwart, Zukunft — ein flr alle Mal in
einer vierdimensionalen Realitat angelegt. Zeit flieBt nicht wirklich; sie Ist.
Wir kriechen hindurch und erzeugen so nur den Anschein der Bewegung.
Das Universum wird zu einer statischen Struktur, in der alle Ereignisse
festliegen — ein Bild, das jedoch das reale Werden ausléscht.

Diese Sicht, der Eternalismus, passt zwar gut zur mathematischen
Struktur der Relativitat, doch zu einem hohen Preis. Sie legt nahe, dass
deine Kindheit, dein aktueller Kaffeepausenmoment und eine ferne
Zukunft auf dem Mars gleichermafen ,,dort drauBBen® real sind. Fur viele
wirkt das kontraintuitiv. Es macht unseren Eindruck des Werdens — dass
Neues geschieht — zu einer groBen Tauschung. Wenn alles in einem
statischen Geflecht von Raumzeit liegt, geschieht nie etwas wahrhaft
Neues.

Doch auch der Prasentismus gerat in Schwierigkeiten. Ohne absolute
Gleichzeitigkeit — welche Schicht der Raumzeit ist die Gegenwart?

Wenn ich behaupte, ein bestimmter Satz von Ereignissen sei das wahre
Jetzt, widerspreche ich Einsteins Relativitat. Sage ich dagegen, jeder
Beobachter habe sein eigenes Jetzt, bleibt die Frage: Welches ist das
wirkliche? Die naive Losung eines universellen Jetzt widerspricht allem,
was die Relativitat lehrt."3

Versucht man, den Prasentismus in der Relativitat zu retten, entsteht
ein seltsames Argument (das sogenannte Rietdijk—-Putnam-Argument
oder Andromeda-Paradoxon): Zwei Beobachter bewegen sich relativ
zueinander, und jeder definiert eine andere Menge von Ereignissen als
»gleichzeitig mit jetzt.“ "'* Wenn beide Mengen wirklich existieren, ergibt
ihre Vereinigung nahezu alle Ereignisse der Raumzeit — also den Block
des Eternalismus. So scheint die Relativitadt den Prasentismus in den
Eternalismus zu zwingen, sofern man nichts Grundlegendes andert.
Doch diese Folgerung ist kein logisches Gesetz. Manche Philosophen
betonen, dass die Relativitat selbst keine einzige Deutung erzwingt. Man
konnte etwa eine verborgene ,bevorzugte Zeit“ annehmen - eine unsicht-
bare kosmische Uhr —, was aber dem Geist der Relativitat widersprache;

112 Minkowski, H. (1952). Space and time. In The principle of relativity (pp. 73-91). New York: Dover.

113 Markosian, N. (2004). A defense of presentism. In D. Zimmerman (Ed.), Oxford Studies in Metaphysics (Vol. 1,
pp. 47-82). Oxford: Oxford University Press.

114 Rietdijk, C. W. (1966). A rigorous proof of determinism derived from the special theory of relativity. Philosophy
of Science, 33(4), 341-344. And Putnam, H. (1967). Time and physical geometry. Journal of Philosophy, 64(8),
240-247.



322 Raumzeit

oder man akzeptiert, dass jeder Beobachter sein eigenes Jetzt hat, und
verzichtet auf ein einziges geteiltes Realitatsblatt. Keine dieser Optionen
Uberzeugt vollstandig.

Der Existenzrealismus bietet hier einen dritten Weg. Er anerkennt
Einsteins Einsicht. Es gibt kein gottlich gegebenes, universelles Jetzt.
Aber er halt zugleich daran fest, dass der gegenwartige Moment
Bedeutung hat. ER erreicht das, indem er aktuelle Existenz selbst als
relatives Konzept versteht. In ER existiert, was innerhalb eines bestim-
mten Ortes oder Beobachterrahmens geschieht, wahrend Realitét die
Gesamtheit der Ereignisse umfasst. Diese Verschiebung umgeht das
Dilemma von Block und Fluss: Wir mussen weder alle Beobachter auf
ein gemeinsames Jetzt zwingen, noch ein eingefrorenes Universum
akzeptieren. Jeder Beobachter hat sein eigenes Jetzt, das fur ihn existiert,
wéahrend Vergangenheit und Zukunft real, aber nicht (mehr oder noch
nicht) existent sind.

Die Geschichte zweier Vergangenheiten: Das
Andromeda-Paradoxon

Das Andromeda-Paradoxon, Roger Penroses anschauliche Illustration der
Relativitat, macht dies deutlich. Zwei Menschen, Alice und Bob, gehen
auf der Erde aneinander vorbei, jeder in entgegengesetzter Richtung.
Beide blicken zur Andromeda-Galaxie, 2,5 Millionen Lichtjahre entfernt.
Durch ihre minimale Bewegungsdifferenz kippen ihre ,,Jetzt“-Schnitte der
Raumzeit leicht gegeneinander — so leicht, dass sich Uber die kosmische
Distanz eine Verschiebung von Tagen ergibt. Jeder tragt eine eigene
Gegenwart, bestimmt nicht durch Fantasie, sondern durch Bewegung.
Stellen wir uns vor, auf einem Planeten in Andromeda tagt gerade ein
auBerirdischer Rat, der dartber entscheidet, ob eine Flotte zur Erde
entsandt werden soll. Aus Alices Bewegungsrahmen fallt der Moment
dieser Abstimmung genau in ihr Jetzt — fur sie geschieht es gerade jetzt. In
Bobs entgegengesetztem Rahmen liegt derselbe Beschluss zwei Tage in
der Zukunft — er ist fur ihn noch nicht geschehen. Keiner von beiden kann
etwas davon wissen — das Ereignis liegt weit auBerhalb ihrer Lichtkegel

—, also kann nichts, was sie tun, es im Moment beeinflussen. Doch laut
Relativitat unterscheiden sich ihre Gegenwartsflachen in der zeitlichen
Zuordnung dieses Beschlusses.

323

>

Das Prinzip, dass die Lichtgeschwindigkeit flir alle Beobachter konstant ist, demonstriert, dass die
Gleichzeitigkeit relativ ist. Diese Tatsache destabilisiert die Vorstellung eines einzigen, universellen
»existierenden Jetzt“ und macht eine Unterscheidung zwischen der relativen Perspektive der Exis-

tenz und der objektiven Aufzeichnung der Realitat notwendig. Abb. 16.

Was existiert jetzt? Haben die AuBerirdischen schon abgestimmt —

oder erst in zwei Tagen? Der Prasentismus verlangt eine eindeutige
Antwort und gerat in Widerspruch. Der Eternalismus zuckt mit den
Schultern. Beide Momente existieren gleichermaBen im Block. Der
Existenzrealismus antwortet anders: Die Gegenwart existiert jeweils fir
den Beobachter; kein absolutes Jetzt bindet sie. Die Entscheidung der
Aliens ist real — sie wird geschehen und Spuren hinterlassen —, aber sie
existiert noch nicht fir die irdischen Beobachter, solange sie auBerhalb
ihres kausalen Bereichs liegt. Realitat ist kontinuierlich, Existenz ist lokal.

Du hast bislang nichts von diesen Andromeda-Aliens gesehen oder
gehort —in deiner jetzigen Lebenserfahrung liegen sie auBerhalb deiner
Welt. ER behandelt solche fernen Ereignisse als Teil der umfassen-

den Realitat des Universums, wie Seiten eines Drehbuchs, aber nicht

als Teil deiner aktuellen Seite. Nur Ereignisse, die in deinem Hier und
Jetzt liegen —in deiner unmittelbaren Umgebung oder deinem vergan-
genen Lichtkegel — existieren wirklich flr dich in diesem Moment. Die
Entscheidung der Aliens befindet sich auf einer Seite des Skripts, die

in deinem Rahmen noch nicht aufgeschlagen ist. Wenn du eines Tages
eine Nachricht erhaltst (oder die Aliens eintreffen), tritt dieses Ereignis in
deine Gegenwart ein — und existiert dann fur dich. Die Frage, ob sie schon
entschieden haben, ist flr deine gegenwartige Realitat bedeutungslos.
So l6st ER das Paradoxon elegant. Alice und Bob haben beide recht:
Gleichzeitigkeit ist relativ. Aber keiner muss behaupten, die Alien-
Entscheidung existiere jetzt in absolutem Sinn. Beide kdnnen anerken-
nen: ,,Dortin Andromeda wird eine Entscheidung getroffen, die realist als



324 Raumzeit

Folge ihres Handelns, aber sie ist noch nicht Teil meiner Gegenwart.“ In
der Erfahrung entsteht kein Widerspruch. Erst wenn das Licht (oder das
Raumschiff) eintrifft, werden beide davon betroffen.

ER sagt Ja - das ,JJetzt“ ist relativ, doch das zwingt das Universum nicht
in einen starren Block gleichzeitiger Ereignisse. Es bedeutet nur, dass
jeder Beobachter sein eigenes lokales Jetzt hat. Nur was in deinem kau-
salen Hier-und-Jetzt liegt, existiert fir dich, alles andere kann sehr wohl
real, aber von deinem Standpunkt aus noch nicht existent sein. So bleibt
die Gegenwart besonders und lebendig — und dennoch im Einklang mit
Einsteins Einsicht, dass es kein einziges kosmisches Jetzt gibt.

Gekruimmte Raumzeit und das kosmische Jetzt

Die Relativitat der Gleichzeitigkeit in der Speziellen Relativitat stellt
den Prasentismus bereits vor ernste Schwierigkeiten — die Allgemeine
Relativitatstheorie (ART), Einsteins Erweiterung zur Einbeziehung der
Gravitation, verkompliziert das Bild noch weiter. In der ART ist die
Raumzeit nicht starr und flach, sondern kann sich unter dem Einfluss
von Materie und Energie krimmen, dehnen und sogar in Wellen
schwingen. Anscheinend gibt es keine Mdglichkeit, eine einheitliche
Zeitkoordinate Uber ein wild gekrimmtes Universum hinweg zu definie-
ren. In extremen Losungen der ART kann die Vorstellung einer globalen
»Scheibe“ gleichzeitiger Ereignisse vollstandig zusammenbrechen (etwa
in rotierenden oder geschlossenen Universen, in denen Zeitpfade sich
sogar zurlickschleifen konnen). Doch selbst ohne solch exotische Falle
wahlt die ART keine bevorzugte Zerlegung der Raumzeit, die fur alle als
Gegenwart gelten konnte.

In der Kosmologie dient auf groBten Skalen immerhin ein praktischer
Anker. Da sich das Universum gleichmaBig ausdehnt, definieren Physiker
die kosmische Zeit — das Alter des Universums, gemessen von einem
Beobachter, der in Ruhe mit der kosmischen Hintergrundstrahlung ist.
Jede Schicht konstanter kosmischer Zeit liefert ein bequemes globales
»Jetzt“. Manche Philosophen deuten dies als eine naturliche absolute
Gegenwart. Der Existenzrealismus bleibt hier neutral. Er kann diese
Schichtung verwenden, wenn die Physik sie tatsachlich rechtfertigt — oder
sie verwerfen, wenn die Relativitat keine eindeutige vorgibt. Das Konzept
des ER ist flexibel genug, sich in beide Richtungen zu beugen. Existenz
bindet sich an jene zeitliche Struktur, die die Physik jeweils erlaubt.

325

Eine gangige Visualisierung der Raumzeitkrimmung. Das massive Objekt in der Mitte (oft ein Planet
oder Stern darstellend) krimmt das umgebende Raumzeit-Gewebe, wodurch andere Objekte (wie
Satelliten oder Planeten) gekriimmten Bahnen folgen. Diese Krimmung ist das, was wir als Schwer-
kraft wahrnehmen. Abb. 17.

Doch ER beharrt nicht auf einem beglinstigten Bezugssystem. Ebenso
gut funktioniert er, wenn man den Geist der Relativitat wortlich nimmt -
wenn alle Bezugssysteme gleichberechtigt sind und es keine verborgene
absolute Zeit gibt. In dieser vollstandig relativistischen Sicht kann man
Existenz als streng lokal oder rahmenabhangig begreifen. Jedes Ereignis
besitzt sein eigenes infinitesimales ,Jetzt“ — das Ereignis selbst und

seine unmittelbare Nachbarschaft existieren in diesem Moment fur die-
ses Ereignis. Unsere gegenwartige Wirklichkeit ist nur das winzige Stick
Raumzeit, das wir in diesem Augenblick tatsachlich einnehmen (vielleicht
mit dem kleinen Umfeld, das uns noch im Lichtzugriff steht — etwa wenn
wir den Raum ,jetzt“ sehen, obwohl das Licht Mikrosekunden unterwegs
war). Unser Jetzt auf das gesamte Universum zu erstrecken ist eine nutzli-
che Konvention fur Berechnungen, aber keine fundamentale Eigenschaft
der Wirklichkeit.

Die Allgemeine Relativitat fasst das ,,Jetzt“ letztlich kausal. Nur
Ereignisse innerhalb oder auf unserem vergangenen Lichtkegel - jene,

die uns bereits beeinflussen kénnen — existieren in diesem Moment fur
uns. Andere, obgleich real im Gesamtgeschehen des Universums, liegen
auBerhalb unserer gegenwartigen Existenz, bis kausaler Kontakt entsteht.
Der Existenzrealismus muss dieses Prinzip nicht auf das Alltagsleben
anwenden, doch die Einsicht bleibt gliltig. Existenz bezeichnet die Sphare
der unmittelbaren Wechselwirkung, wahrend Realitat das weitere Feld
bildet, in dem diese Wechselwirkungen eingebettet sind.



342 Quantenphysik und die Kraft der Gegenwart

Die vergangenen Seiten sind fixiert und unveranderlich —und doch Teil der
Geschichte. Die kommenden Seiten existieren nur als Entwurf, offen fur
Revision und Uberraschung. Und die gegenwirtige Seite — dieser Moment
—istder Ort, an dem die Feder das Papier bertUhrt. Dort ereignet sich die
Geschichte. Die Quantenphysik hat — ratselhaft und erhellend zugleich — die
Kraft der Gegenwart sichtbar gemacht, nicht bloB als Geflihl in unseren
Kopfen, sondern als Wesenszug der Welt. Der Zeitfluss, das Kommen des
Neuen, die Wirklichkeit des Jetzt — sie sind keine bloBen Illusionen. Sie
gehoren zum seltsam-wunderbaren, quantischen Charakter der Wirklichkeit.

Warum die Gegenwart die Realitat bestimmt

Die Physik hat die Gegenwart oft als Illusion behandelt — die klassische
Mechanik reduzierte sie zu einem Punkt auf einer Zeitlinie, die Relativitat leu-
gnete ein universelles ,Jetzt“. Doch sowohl die gelebte Erfahrung als auch
die Quantenphysik bestehen auf dem Gegenteil. Jede Beobachtung, jede
Wechselwirkung, jeder Messakt geschieht in der Gegenwart. Was immer
Realitat im theoretischen Sinn sein mag — Existenz ereignet sich jetzt.

Immer wieder wies die Spur der Beweise auf die Gegenwart als etwas

hin, das mehr ist als eine flichtige Bequemlichkeit. Die Unbestimmtheit
zeigte, dass die Zukunft nicht schon geschrieben ist. Der Kollaps offen-
barte den schdpferischen Moment, in dem Moglichkeit zu Wirklichkeit

wird und die Verschrankung lieB ahnen, dass selbst Giber groBe Distanzen
hinweg ein gemeinsames ,,Jetzt“ Ereignisse leise verbinden kdnnte.
Zusammengenommen deuten diese Phanomene darauf, dass Zeit keine
gefrorene Landschaft, sondern ein lebendiger Prozess des Werdens ist — mit
der Gegenwart als seiner aktiven Grenze.

Was bedeutet das flr unser eigenes Leben? Dass jeder Moment,

den wir bewohnen, kein Hintergrund, sondern eine Schwelle ist. Die
Entscheidungen, die wir treffen, die Worte, die wir sprechen, die Pausen,

die wir lassen — all das sind Ausdrucksformen des Universums, das das
Unbestimmte ins Bestimmte Uberfiihrt. Bewusst zu leben heiBt, die
Gegenwart nicht als Stromung zu sehen, die uns wehrlos mitreit, sondern
als Webstuhl, an dem wir selbst mitwirken. Die Faden der Vergangenheit
sind fest und unveranderlich, die Strange der Zukunft liegen bereit — doch nur
hier, im Akt des Webens, wachst das Muster fort.

343

Die Quantenphysik hinterldsst eine klare Einsicht: Das Jetzt zahlt. Es ist
nicht bloB unser Blickpunkt, sondern der Ort, an dem Realitét entschie-
den wird. Diese Einsicht ist zugleich demitigend und befreiend — demu-
tigend, weil so vieles uns ubersteigt; befreiend, weil die Gegenwart das
Feld echter Méglichkeit bleibt. Die Frage lautet nun nicht mehr, ob die
Gegenwart real ist, sondern wie wir ihre Kraft nutzen, um das Kommende
zu gestalten.

Verschrankte Realitaten

»In jeder Theorie, die der Quantenmechanik verborgene Parameter
hinzufiigt, muss die Einstellung eines Messger<its das Ergebnis eines
anderen beeinflussen — ganz gleich,
wie weit sie voneinander entfernt sind. “

— Bell, J. S. (1964). On the Einstein Podolsky Rosen paradox.
Physics, 1(3), 195-200.

Als die ersten Telegrafendrahte Kontinente Uberspannten, Ubertrugen sie
mehr als elektrische Impulse — sie verdanderten das Wahrnehmen selbst.
Jahrhunderte lang bedeutete Entfernung auch Verzégerung. Nachrichten
reisten nur so schnell wie Pferde oder Segel. Plotzlich sprangen Worte in
Sekunden uber Ozeane - ein unsichtbarer Faden verband, was die Natur
getrennt hatte. Zeitgendssische Journale staunten, ,der Raum selbst sei
ausgeloscht®, wahrend andere warnten, diese neue Geschwindigkeit
kénne Gesellschaft und Bewusstsein aus dem Gleichgewicht bringen,
indem sie Raum und Zeit auf beunruhigende Weise komprimiere.

Das Staunen uber den Telegrafen hallt in der Quantenverschrénkung
wider. Auch hier l6st sich Entfernung auf. Zwei weit getrennte Teilchen
verhalten sich, als waren sie verbunden. Einstein nannte es ,,spukhafte
Fernwirkung®. Jede Epoche erlebt ihren eigenen Schock — der



344 Verschrankte Realitaten

345

Telegraf Uberbrickte die Kontinente, die Verschrankung tut es an den
Fundamenten der Physik. Was der Telegraf flir Handel und Gesellschaft
bedeutete, verandert die Verschrankung fur unser Verstdndnis von Zeit
und Realitat.'°

Die Quantenverschrankung gehort zu den verstorendsten Ratseln der
modernen Physik. Zwei Teilchen, gemeinsam erzeugt, konnen lber groBe
Distanzen getrennt werden und bleiben dennoch in geheimnisvollem
Einklang. Einstein, dem diese Vorstellung missfiel, fragte schlicht: Wie
kann ein Teilchen ,wissen, was das andere tut, ohne dass ein Signal
sich mit Lichtgeschwindigkeit bewegt? Experimente bestatigen das
Phanomen immer wieder. Das eigentliche Ratsel liegt nicht im Ob, son-
dern im Was es iiber Zeit und Materie verrét. 2!
Dieses Kapitel erkundet die fragile Gegenwart im Spiegel der
Verschrankung —wie Korrelationen entstehen, ohne dass Signale flieBen;
wie Realitit Uber das hinausreicht, was existiert; und wie diese doppelte
Struktur sowohl den starren Prasentismus als auch den eingefrorenen
Eternalismus vermeidet. Bells Theorem dient uns als Wegweiser — nicht
nur als physikalisches Ratsel, sondern als Hinweis auf die Architektur der
Zeit."??

In das Gebiet der Quantenverschrankung einzutreten, heift, eine
Landschaft voller Ratsel zu betreten. Die Experimente selbst sind einfach
genug - zwei gemeinsam erzeugte Photonen, die spater auf unerklarliche
Weise koordiniert erscheinen —, doch die Deutungen, die sie hervor-
rufen, spalten Physikerinnen wie Philosophen. Was bedeutet es, wenn
zwei Ereignisse uber Distanz hinweg verbunden sind, ohne ein Signal
auszutauschen? Und was sagt eine solche Verbindung lber die Zeit
selbst aus?

Die erste Schwierigkeit liegt darin, dass Verschrankung unsere
gewohnten Kategorien Uberfordert. Wir denken die Welt als ein Geflige
getrennter Dinge, die jeweils ihr Eigenleben fihren. Im Fall verschrankter
Teilchen jedoch scheint das Ganze den Teilen vorauszugehen. Das Paar
besitzt einen gemeinsamen Zustand, eine geteilte Beschreibung — selbst
wenn es getrennt ist. Doch wenn die Ergebnisse schlieBlich auftreten,
erscheinen sie nur lokal. Eins hier, eins dort. Es ist, als begdnne das
Orchester mit einer einzigen Partitur und teilte sich dann in Instrumente,

120 Howard, D. (1985). Einstein on locality and separability. Studies in History and Philosophy of Science Part A,
16(3), 171-201.

121 Putnam, H. (1967). Time and physical geometry. Journal of Philosophy, 64(8), 240-247.

122 McTaggart, J. M. E. (1908). The unreality of time. Mind, 17(68), 457-474.

Die Verschrankung (Entanglement) veranschaulicht, wie die Realitat unmittelbare, nicht-lokale
Informationsverbindungen zwischen Partikeln aufrechterhalt, unabhangig von ihrer Entfernung in
der Existenz (Raumzeit). Die instantane Korrelation offenbart eine zugrunde liegende Einheit, die
die raumliche Trennung des gegenwartigen Moments ibersteigt. Abb. 18.

die weiterhin harmonieren, ohne je Tone auszutauschen. Wie das
moglich ist, wird seit fast einem Jahrhundert diskutiert.

Ein zweites Problem betrifft die Spannung zwischen Physik und
Erfahrung. Unser Alltagssinn sagt uns, dass Zeit flieBt — dass es ein
Vorher, ein Jetzt und ein Nachher gibt, jedes deutlich voneinander
unterschieden. Doch eine einflussreiche Stromung, das sogenannte
Blockuniversum, behauptet, Zeit vergehe Uberhaupt nicht, alle Momente
koexistieren in einem riesigen vierdimensionalen Tableau. Aus dieser
Perspektive birgt die Verschrankung kein Ratsel: Die Ergebnisse waren
stets im Block eingeschrieben und warten nur darauf, ,,abgelesen® zu
werden. Doch diese Ordnung hat ihren Preis. Sie leugnet die Neuheit des
Werdens - das Gefuhl, dass im Jetzt tatsachlich etwas Neues geschieht.
Auf der Gegenseite steht der strikte Prasentismus, der nur die Gegenwart
gelten lasst. Doch dann mussten verschrankte Teilchen auf magische
Weise koordiniert sein, denn nichts aus der Vergangenheit bliebe beste-
hen, um ihre Harmonie zu sichern. Zwischen diesen Extremen bleibt man
gefangen — keines passt zugleich zu Physik und Erfahrung.



346 Verschrankte Realitaten

Auch uber die Rolle der Messung herrscht Streit. Einige Deutungen
bestehen darauf, dass nichts Bestimmtes existiert, bis eine Messung
erfolgt — die Quantenwelt schwebe bis dahin in einem geisterhaften
Schwebezustand. Andere halten alles stets fur bestimmt und sehen

in der Messung nur die Enthillung dessen, was ohnehin war. Beide
Positionen haben Schwierigkeiten. Wenn alles unbestimmt ist, wie kann
die Welt so konkret erscheinen? Wenn alles schon festliegt, wo bleibt
Raum fur Wahl, Zufall oder Zeitfluss? Die Debatten kreisen um diese
Bruchlinie, ohne Konsens in Sicht.

Ein weiteres Problem bringt die Relativitat. Die Spezielle Relativitat lehrt,
dass es kein universelles ,,Jetzt“ gibt - verschiedene Beobachter kdnnen
sich nicht einig sein, welches von zwei entfernten Ereignissen zuerst
geschah. Doch die Verschrankung scheint eine tiefere Einheit zu ver-
langen, als ob beide Messungen Teil eines Vorgangs waren.'?® Wie kann
es ein Ereignis geben, das zwei Orte umfasst, ohne gegen das Verbot
Uberlichtschneller Einflisse zu verstoBen? Manche Physiker sprechen
flisternd von Nichtlokalitat, vorsichtig, um keine verborgenen Signale
zu unterstellen; andere versuchen, die Korrelationen gesetzestreu zu
erklaren — zum Preis, dass die Realitat selbst weniger anschaulich wird.
Die Spannung bleibt ungelost, ein Ratsel, das quer durch Disziplinen
flustert.

SchlieBlich steht das philosophische Unbehagen. Die Verschrankung
scheint auf eine Wirklichkeit hinzuweisen, die starker verflochten ist,
als unsere Begriffe zulassen. Doch Versuche, diese Einsicht zu fassen,
geraten leicht in Paradoxien. Ist die Korrelation selbst etwas Reales, das
schon existiert, bevor sie sich zeigt? Wenn ja —in welchem Sinn? Wenn
nein —wie kdnnen zwei Teilchen dennoch im Gleichklang handeln? Das
sind keine Randfragen, sondern Grundprobleme dessen, was Existenz
und Realitat Uberhaupt bedeuten.

Zusammengenommen bilden diese Schwierigkeiten ein Dickicht, durch
das jede klare Deutung ihren Weg finden muss. Die Verschrankung
zwingt uns, die Grenzen wissenschaftlicher Modelle und philosophischer
Intuitionen zu erkennen. Sie stellt unsere Gewohnheit der Trennung
infrage, unsere Vorstellungen von Zeit und unsere Definitionen von
Wirklichkeit selbst.

123 Oaklander, N. (2014). The ontology of time. Prometheus Books.

347

Die Herausforderung liegt offen. Jetzt gilt es herauszufinden, welche
Tdren wir 6ffnen mussen, um dieses knifflige Ratsel losen zu kdnnen.

Verschrankte Realitaten und die fragile
Gegenwart

In einem stillen Labor werden zwei Photonen gemeinsam erzeugt und
weit voneinander getrennt. Wenn Alice und Bob messen, registrieren sie
perfekt entgegengesetzte Resultate — ohne Signal, ohne Licht zu Gberho-
len. Block-Universum-Erzdhlungen behaupten, die Ausgange seien von
Anfang an festgelegt gewesen, anti-realistische Lesarten bestreiten jede
Tiefe bis zur Messung. Der Existenzrealismus bietet einen dritten Weg:
Werden ist real und lokal, doch Realitat reicht uber die Gegenwart hinaus.
Nur was hier und jetzt geschieht, existiert, wahrend vergangene Spuren,
zukunftige Potenziale und der geteilte verschrénkte Zustand real bleiben,
ohne bereits gegenwartig zu sein.’*

Der gemeinsame Zustand des Paares ist eine reale Relation, noch bevor
eines der Labore misst. Ausgénge hingegen gelangen nur lokal — jeweils
in ihrem eigenen Moment - zur Existenz. Die Korrelation ist objektiv,
aber kein raumzeitlicher Fakt, bevor die Klicks auftreten. Alices Ergebnis
wird hier geboren, Bobs dort. Zwei Geburten, ein vorausliegendes Band.
Verschriankung ist der Faden, Existenz der Stich, der ihn sichtbar macht.

Man kann es sich als eine einzige ganzheitliche Praparation vorstellen,
die sich spater in zwei lokale Ausgange auflést. Keine Botschaft lauft
zwischen den Laboren, jeder Klick wird lokal geboren, aber gemeinsam
durch die fruhere Relation begrenzt. Nichts war vorab niedergeschrieben,
und nichts stutzt sich auf ein bloB isoliertes Jetzt. Die Gegenwart ist nicht
bloBe Erhellung, sondern Artikulation — der Moment, in dem Potenziale zu
Fakten werden, im Gleichtakt mit der vorangehenden Beschrankung.

Angenommen, die Gegenwart der Welt ist wie ein zarter
Filmstreifen, der durch einen Projektor lauft. Jedes Muster (etwa
das Verschrankungsmuster) wird auf diesen Streifen gepragt, wenn
er das Jetzt durchlauft, und wird zum festen Protokoll, sobald es als

124 Trepp, T. C. (2025). Entangled Realities, Present Existence: Bell Nonlocality in ER. (Preprint) https://
philpapers.org/archive/TREERP.pdf DOI: 10.5281/zen0od0.17100326



354 Verschrankte Realitaten

lassen sich Probleme in Chemie, Materialforschung, Logistik und
Optimierung l6sen, die fur klassische Maschinen unzuganglich blei-
ben. Wo herkémmliche Computer schrittweise vorgehen, entfalten
verschrankte Qubits eine gewaltige kombinatorische Landschaft

in Parallelitat, die erstim Moment der Messung zu konkreten
Ergebnissen kollabiert.

Diese Anwendungen deuten darauf hin, dass Verschrankung fur das
einundzwanzigste Jahrhundert dhnlich grundlegend werden kdnnte wie
Elektrizitat fur das neunzehnte. Indem sie nichtlokale Verbindungen in
Kommunikation und Berechnung einwebt, verwandelt sie sowohl die Art,
wie wir Information Ubertragen, als auch die Weise, wie wir sie verarbe-
iten —und verknUpft menschliche Gesellschaften immer umfassender
mit der merkwadrdigen Architektur des quantischen Jetzt.

Wir begannen mit einer Frage, die wie ein Ratsel klingt. Wie kdnnen
Teilchen, weit voneinander entfernt, sich dennoch in vollkommener
Ubereinstimmung verhalten? Das Paradox traf unsere altesten Intuitionen
—die Isolation des Prasentismus und die Starre des Eternalismus. Die
Verschrankung eroffnete einen dritten Weg. Realitat reicht Gber die
Gegenwart hinaus, doch Existenz nimmt nur in ihr Gestalt an. Jede
Messung ist eine neue Naht in einem Gewebe, das unsichtbare Bereiche
Uberspannt — Koharenz ohne Verlust an Frische.

Far uns ist die Aufklarung ruhig, aber entscheidend. Jede Entscheidung
bildet eine Bricke zwischen Gewesenem und Moglichem, jede Handlung
hinterlasst Wellen im Gewebe. Das Manuskript der Welt wird Zeile fur
Zeile geschrieben, jede von ihnen lebendig mit dem, was ihr vorausging.
Wir halten inne und werden uns bewusst, dass die Gegenwart zugleich
fliichtig und weitreichend ist, ein Moment, in dem das Ganze widerhallt.
Von hier wendet sich die Erzahlung den Paradoxien von Stillstand und
Fluss zu — unserer ndchsten Untersuchung tber Quantum Freezing und
Zenos Pfeil.

355

Quantenstillstand und der
Zeno-Effekt

»Kein Phdnomen ist ein Phdnomen, bis es ein beobachtetes Phdnomen
ist. Das Universum existiert nicht ,,da draufen“ unabhdngig von der
Beobachtung - es ist der Akt der Beobachtung,
durch den das Universum ins Dasein tritt.

— Wheeler, J. A. (1983). Law without law. In J. A. Wheeler & W. H.
Zurek (Eds.), Quantum Theory and Measurement (pp. 182-213).
Princeton University Press.

Ein tibetisches Sandmandala, Korn flr Korn errichtet und anschlieBend
hinweggefegt, lehrt, dass Werden an Verganglichkeit gebunden ist. Der
Punkt ist nicht Dauer, sondern Rhythmus, Erscheinen, Verschwinden.
Quantenparadoxien spiegeln diese Einsicht wider. Zeit schreitet

nicht unter unablassigem Blick fort, sie bewegt sich in Intervallen.
Dieses Kapitel verknupft drei Bilder — Zenos Pfeil, das gemessene
Quantensystem und das Mandala - zu einer einzigen Aussage. Existenz
entfaltet sich durch Puls und Pause. Die Frage, ob Zeit diskret ist, betrifft
nicht nur Gleichungen, sondern verweist auf die Art, wie Verganglichkeit
sich von Quanten bis Kultur skaliert. Wir werden verfolgen, wie
Beobachtung Wandel hemmen kann, wie Intervalle das Werden ermaogli-
chen und wie diese Muster die Grenze erhellen zwischen dem, was jetzt
existiert, und der weiteren Realitat, die jeden Moment vorbereitet und
aufnimmt.

,Oft genug hinschauen — und nichts dndert sich.” Ein prdgnantes Motto
mit rauen Randern. Doch was gilt iUberhaupt als Messung? In der
Quantenmechanik ist Messen keine bloBe Betrachtung, sondern eine
zustandsbestimmende Wechselwirkung — doch wo diese Selektion ges-
chieht (im Gerat, im Prozess oder in der Beschreibung), bleibt umstritten.
Ohne Einigkeit dartber, was ,,Blicken“ bedeutet, bleibt das Fundament
des Effekts vorlaufig.'?”

127 Misra, B., & Sudarshan, E. C. G. (1977). The Zeno’s paradox in quantum theory. Journal of Mathematical
Physics, 18(4), 756-763. https://doi.org/10.1063/1.523304



356 Quantenstillstand und der Zeno-Effekt

Existenz und Verganglichkeit: Die rituelle Zerstorung des Tibetischen Sandmandalas ist eine
tiefgrindige Metapher fur den Existentiellen Realismus. Der Moment der Erschaffung stellt einen
hochgradig geordneten Zustand der Existenz (das Aktuelle) her, der bei seiner Auflosung in das
formlose, unendliche Potenzial der Realitat zuriickgefiihrt wird. Abb. 19.

Zweitens sind die Bedingungen anspruchsvoll. Idealmodelle setzen
Isolation und Prazision voraus; reale Labore kampfen mit Kopplung,
Rauschen und Drift. Werden Eingriffe zu haufig, kann man nicht verlang-
samen, sondern beschleunigen — das Anti-Zeno-Regime. Das Phanomen
ist daher kein universeller Stillstand, sondern ein Gleichgewicht. Energie,
Umgebung und Taktung entscheiden, ob Beobachtung als Bremse oder
Beschleuniger wirkt.

Selbst wenn Experimente den Effekt bestatigen, gehen die Deutungen
auseinander. Manche halten ihn fur ein mathematisches Artefakt, andere
sehen darin Hinweise, dass Zeit in unteilbaren Schritten ablauft. Wieder
andere meinen, er sage mehr Uber unsere Modelle aus als Uber die Welt
selbst. Wie in einem Gerichtssaal mit widersprichlichen Zeugen hangt
das Urteil davon ab, wen man fragt und wie der Fall gerahmt ist.

Auch die Metapher des ,,Einfrierens“ wurde kritisiert. Die meis-

ten Systeme, so heiBt es, kommen nicht vollig zum Stillstand, son-

dern werden nur verlangsamt oder umgelenkt. Der Zeno-Effekt sei
demnach weniger ein Einfrieren der Zeit als eine Umgestaltung von
Wahrscheinlichkeiten — eher eine Uhr, die in leicht verandertem

357

Rhythmus tickt, als eine, die stehen bleibt. Selbst der Name ,Zeno“ sei
irrefuhrend, da der antike Vergleich Stillstand suggeriere, wo tatsachlich
nur statistisches Zégern vorliege. So bleibt ein Phdnomen, das zugleich
gefeiert und bestritten wird — leuchtend in seiner Andeutungskraft, tribe
in seinem Fundament.

Dies fuhrt zu einer allgemeineren, menschlicheren Schwierigkeit.

Wie lasst sich ein Effekt begreifen, der sich selbst zugleich zu besta-
tigen und zu verneinen scheint? Einerseits zeigt er eindrucklich, dass
Beobachtung Realitat verdndert. Andererseits entzieht sich sein genauer
Ablauf dem Zugriff, abhangig davon, wie fein wir hinsehen. Der Quantum
Zeno Effekt bewohnt damit eine Zwischenzone zwischen Prinzip und
Eigentumlichkeit — zu gut belegt, um ihn zu verwerfen, zu mehrdeutig, um
ihn festzuschreiben.

Diese Schwierigkeiten sind keine Mangel, sondern Einladungen zu
umfassenderem Nachdenken. Sie erinnern daran, dass die Welt in

ihren Fundamenten sich klaren Diagrammen und einfachen Metaphern
entzieht — so wie Zenos Paradox sich tUber Jahrtausende einfachen
Auflésungen widersetzte. Die Uneinigkeit Uber den Zeno-Effekt schmalert
seine Bedeutung nicht, sie steigert sie, weil sie zeigt, dass wir etwas
beriihren, das unsere grundlegendsten Annahmen Uber Zeit, Wandel und
Beobachtung erschuttert. Nun, da diese Probleme offengelegt sind, kdn-
nen wir uns dem Kern zuwenden, wie sich das Phanomen selbst entfaltet
und was es fur unser Verstandnis des Werdens bedeuten kdnnte.

Der Puls und die Pause der Zeit

Es gibt Momente in der Wissenschaft, in denen die Welt den Atem anzu-
halten scheint — ein Teilchen, das am Rand des Zerfalls verharrt, eine
Welle, die unter wachsamen Blicken ihre Bewegung nicht vollendet. Dies
sind keine Kuriositaten experimenteller Technik, sondern Fenster in das
Wesen von Zeit, Existenz und Beobachtung. Wer diesem Buch bisher
gefolgt ist, ist bereit flr die nachste Etappe. Eine Reise in das paradoxe
Reich des Quantum Freezing — des sogenannten Zeno-Effekts — und die
Vermutung, dass Zeit selbst in diskreten, zahlbaren Paketen auftreten
konnte, nicht als nahtloser Fluss.'?®

128 Trepp, T. C. (2025). Quantum Freezing and Discrete Becoming: Zeno Effect, Causal Sets, and Quantum
Gravity. (Preprint) https://philpapers.org/archive/TREQFA.pdf DOI: 10.5281/zen0d0.17121388



358 Quantenstillstand und der Zeno-Effekt

Zur Veranschaulichung leihen wir uns ein Bild aus der Filmkunst. Eine
Geschichte, nicht als fortlaufender Film, sondern als Folge einzelner
Fotografien —jedes Bild scheinbar still, doch im Zusammenklang entsteht
Bewegung. Was, wenn sich das Universum selbst in einem solchen korni-
gen Rhythmus entfaltet?

Betreten wir diese Erzdhlung und sehen, was geschieht, wenn der sanfte
Strom des Werdens immer wieder vom Blick der Beobachtung ergriffen
wird —und der Zeitfluss als Folge unteilbarer Tropfen erscheint.'?®

Zeno von Elea, der griechische Philosoph, stellte einst eine Frage, die
unser Verstandnis von Bewegung herausforderte. Sein Paradox des flie-
genden Pfeils besagt: In jedem einzelnen Moment, genau betrachtet,
ruht der Pfeil; wie kann er sich also jemals bewegen? Jahrhunderte lang
schien die Antwort im Kontinuum zu liegen — einer nahtlosen Abfolge von
Momenten, beliebig teilbar. Doch unter der Oberflache mathematischer
Eleganz deutet die Quantenphysik auf eine griindlichere Frage.

Sie lehrt uns unmissverstandlich das Beobachtung kein passiver Akt ist.
Zusehen bewirkt etwas. Quantensysteme zeigen, wenn sie beobachtet
werden, nicht einfach ihren Zustand - sie springen, sie verharren, sie
widerstehen dem Werden. Das ist keine poetische Metapher, sondern die
nuchterne Vorhersage und experimentelle Realitat des Quantum Zeno
Effekt.

So finden wir uns im Theater des Allerkleinsten wieder — als
Experimentatoren und Denker, zugleich Akteure und Zuschauer —,
gespannt zwischen Puls und Pause.

129 Rideout, D., & Sorkin, R. D. (1999). Classical sequential growth dynamics for causal sets. Physical Review D,
61(2), 024002. https://doi.org/10.1103/PhysRevD.61.024002

359

Quantenstillstand: Wenn Beobachtung den Lauf
der Zeit anhalt

Man denke an das Einnicken vor dem Schlaf. Lasst man den Kérper
ziehen, Uberschreitet er die Schwelle zum Schlafen, wird man alle paar
Sekunden angestoBen, geschieht es nie. In quantenphysikalischer
Sprache sind diese AnstéBe Messungen. Zu viele — und der Ubergang
stockt.

Das ist keine bloBe Analogie. Ein instabiles Atom, sich selbst Uberlassen,
zerfallt mit der Zeit, fragt man wiederholt ,,Schon zerfallen?“, im richtigen
Takt, bleibt es langer im Ausgangszustand. Messung berichtet nicht nur,
sie setzt zurtick — kollabiert die Méglichkeiten immer wieder auf das-
selbe Ergebnis und verwehrt dem System die Zeit, seinem naturlichen
Verlauf zu folgen. Dieses Stakkato von Eingriffen ist der Zeno-Effekt.
Beobachtung kann Wandel aufhalten, indem sie die Aktualitat zwingt,
sich zu behaupten, bevor Moéglichkeit wachsen kann.'®°

Warum geschieht dies? Die Quantenwelt ist voller Méglichkeit. Zwischen
Messungen lebt ein System in einer schillernden Uberlagerung —teils hier,
teils dort, teils im Ubergang, ein Geflecht aus Vielleicht. Eine Messung
zwingt das System zur Entscheidung — wie ein Filmprojektor, der auf
einem Einzelbild anhalt und die Bewegung einfriert. Jede Messung ver-
wirft die sanft fortschreitende Landschaft des Moglichen und lasst das
System an den Ausgangspunkt zurlickschnappen.

Erfolgen die Messungen rasch genug — jede ein entschiedener, alles-od-
er-nichts Eingriff —, bleibt dem System keine Zeit zu wandern, zu werden,
was es werden konnte. Wandel wird nicht nur verzégert, sondern aufge-
hoben, der Zeitstrom des Teilchens wird durch den Akt der Beobachtung
aufgestaut.

Und wie Zenos Pfeil in jedem Augenblick stillsteht, ohne in einem einzel-
nen Moment wirklich zu fliegen, so findet auch die Quantenwelt — unter
zu haufigem Blick — sich unfahig, sich zu entwickeln.

Hier lohnt eine alltagliche Parallele. Fangen wir uns selbst nicht man-
chmalin ahnlichen Zyklen? Ein Kind, das unter standiger Beobachtung
steht— dass bei jedem Versuch unterbrochen, bei jedem Fehler getadelt
wird —, kommt es je zur Ruhe, zum Erkunden, zum Lernen? Oder bleibt

130 Maudlin, T. (2019). Philosophy of Physics: Quantum Theory. Princeton University Press.



376 Gegenwart als dimensionale Entfaltung

jedes ,Jetzt“ zugleich aus der informatorischen Grundlage liest und in
sie hineinschreibt — neue Information hinzufligt und so die zukunftige
Realitat verandert.

Diese Deutung bewahrt ein Gefuihl von Freiheit und Neuheit. Die Zukunft
existiert als Spektrum realer Mdglichkeiten, nicht als feststehende
Abfolge, die bloB abgespielt wird. Wenn der Moment kommt und eine
Moglichkeit sich aktualisiert (also zur Gegenwart wird), verschwinden die
anderen — oder ziehen sich in den Bereich des Unverwirklichten zurlck.
Das Jetzt ist jener Augenblick, in dem die Mehrdeutigkeit der Realitat zu
einem bestimmten Ereignis zusammenfallt — wie ein verschwommenes
Feld maéglicher Bilder, das plotzlich zu einer klaren Aufnahme wird. Und
sobald das geschieht, wird das Ereignis in die Realitat eingeschrieben
—es wird Teil der holographischen Aufzeichnung — und der kosmische
Prozess schreitet fort. Ein unendlicher Kreislauf informatorischer
Rickkopplung entsteht. Realitat bringt Existenz hervor (Projektion),
Existenz aktualisiert Realitat (neue Information).

Poetischer formuliert ist die Gegenwart wie eine holographische
Leinwand, auf der das Universum fur einen Augenblick seine aktu-

elle Szene aufblitzen lasst — und hinter dieser Leinwand arbeitet ein
fortwahrend sich anpassender Apparat, der sicherstellt, dass die nach-
ste Szene kohéarent folgt. Wir sind zugleich Zuschauer des Films und
Mitautoren seines Drehbuchs. Realitét ist der verborgene Projektor und
die Filmrolle, die Gegenwart das lebendige Bild, und der Zeitfluss das ste-
tige Klicken des Projektors, der Bild fur Bild weiterschiebt.

Wir kdnnten in einem holographisch strukturierten Kosmos leben, in
dem das reiche, dreidimensionale Jetzt aus einem nieder-dimensio-
nalen ,,Quellcode” hervorgeht. Doch im Gegensatz zu einem statischen
Hologramm in einem Museum ist dieses kosmische Hologramm dyna-
misch und interaktiv—weniger eine Skulptur als eine Erzahlung, die in
Echtzeit geschrieben wird.

377

Wie einfach konnte die Realitiat sein? (Eindimensionale
Faden bis nulldimensionale Samen)

Dimensionalitat selbst konnte etwas sein, das erst entsteht. Der

Zweck der Gedankenexperimente bleibt bescheiden. Eine einfachere
informationale Grundlage kénnte auf gesetzmaBige Weise eine reiche
Gegenwart hervorbringen, ohne Vorbestimmung vorauszusetzen. Ob
man sich einen zweidimensionalen Code, einen eindimensionalen Strom
oder eine noch sparsamere Basis vorstellt, fir den Existenzrealismus
genugt die Annahme, dass eine niederstufige Realitdt Bedingungen und
Mdéglichkeiten festlegt, wahrend die Gegenwart ein konkretes Ergebnis
hervorbringt und die Aufzeichnung fortschreibt.

Wenn eine Dimension noch zu viel ist, denken wir Realitat auf null
Dimensionen komprimiert — einen einzelnen, dimensionslosen Punkt
reiner Informationsmaoglichkeit. Das ist zugegeben sehr spekulativ und
fast mystisch anmutend. Alle Realitat als eine Art Same oder Singularitat,
die den Ursprung von allem in unverlangerter Form enthalt. Wie kdnnte
ein Punkt ein Universum rdumlicher Ausdehnung und zeitlicher Dauer
hervorbringen? Man kdnnte sagen, dieser Punkt ist nicht leer; er gleicht
einem konzentrierten Nexus von Méglichkeiten. In jedem Moment (jedem
Takt der Zeit) bricht dieser Same ein Stlick weit auf, entfaltet sich zur
gegenwartigen Welt mit all ihren Raumdimensionen und Inhalten — und
zieht sich dann wieder zurick, vielleicht um die neu erzeugte Information
aufzunehmen. In jedem Zyklus wird etwas Latentes dieser Singularitat
als Existenz ausgedrlckt und anschlieBend wieder in den Samen zurtick-
gefaltet. Es ist, als ob das Universum fortwahrend aus einem einzigen
Quellpunkt emanierte — ein Brunnen des Seins, der Zeit durch endlose
Mikro-Expansionen und -Kontraktionen schafft: Entfaltung ins Jetzt,
Zurtickfaltung ins Potential. In diesem phantastischen Szenario ware
selbst der Raum eine emergente Eigenschaft. Wo und Wann entstunden
erst, wenn sich dieser Same in einen Gegenwarts-Moment ,,auspackt”.

Warum derart extreme Szenarien erwagen? Der Punkt ist, zu betonen,
dass die von uns als selbstverstandlich erlebte Dimensionenfllle aus
etwas Einfacherem hervorgegangen sein kdnnte. Ob die verborgene
Schicht der Realitat 2D, 1D, 0D oder noch abstrakter ist — der gemeins-
ame Grundgedanke lautet: Existenz (die sich entfaltende dreidimen-
sionale Welt) kdnnte jene Grenzfldche sein, an der ein einfacherer,



378 Gegenwart als dimensionale Entfaltung

X
Y
[ ) o —=0 T A Z
N |
e
0 1 2 3 4 #Dim

Eine schematische Darstellung der Dimensionsentstehung, von Punkten zu héherdimensionalen
Strukturen. Die Pfeile markieren die Extrusion in neue Achsen und evozieren eine holografische
Projektion, bei der jede Ebene die nachste kodiert. Links befindet sich die Nulldimension (ein
Punkt), wahrend rechts die Entfaltung vier Dimensionen (ein Tesserakt) erreicht, was darauf
hindeutet, wie die Holografie durch sukzessive Dimensionserweiterung verborgene Schichten
der Realitat offenbart. Abb. 20.

informationsreicher Untergrund in das komplexe Theater des Lebens
Ubersetzt wird. Dimensionalitat muss nicht fundamental sein, sondern
kann als emergente Eigenschaft dessen gelten, wie Information sich
organisiert, sobald sie gegenwartig wird. Diese Gedankenexperimente
dehnen unsere Intuition: eine Zeile Code, die einen Kosmos spinnt; ein
dimensionsloser Punkt, der Raum und Zeit séat. Sie sind spekulativ und
nicht als buchstébliche Physik gemeint, erflillen aber einen philoso-
phischen Zweck. Sie erinnern daran, dass die Zwei-Ebenen-Sicht des ER
nicht verlangt, dass Realitdt wie eine Miniaturausgabe der Existenz auss-
ieht. Realitat konnte radikal undhnlich zur Alltagswelt sein — einfacher,
komprimierter, verborgen in Mustern — und dennoch fahig, beim Entfalten
ins Jetzt die vertrauten Dimensionen und Dinge hervorzubringen.

Um diese Idee greifbarer zu machen, kdnnen wir einer vertrauten
Sequenz vom Physikalischen zum Geistigen folgen — und beobachten,
wie innerhalb der Existenz Schritt fr Schritt neue Ordnungsdimensionen
entstehen. Treten wir vom weiten holographischen Blick auf Realitat
zurtiick und richten ihn nach innen auf die Entfaltung der Komplexitat
selbst, zeigt sich ein weiteres Muster — eine leise Hierarchie der
Emergenz.Vom Einfachsten zu Bewusstsein und Kultur ersetzt jede Stufe
die vorherige nicht, sondern geht aus ihr hervor und Ubersetzt frihere
Prinzipien in reichere Organisationsweisen. Existenz scheint sich nach
oben zu bauen. Jede Stufe bringt Fahigkeiten hervor, die aus der vorange-
gangenen nicht vorhersehbar waren.

379

Am Grund liegen die physikalischen Elemente, der Ur-Tanz von Teilchen
und Feldern. Sie folgen ihren Gesetzen mit unfehlbarer Prazision -
Bewegung, Wechselwirkung, Erhaltung — und erzeugen Stabilitat,

wo sonst Chaos herrschen kdnnte. Aus diesen Interaktionen entste-

hen chemische Bindungen. Atome finden einander, bilden Moleklile,
Gitter, Reaktionen. Hier lernt die Welt, Form zu halten. Energie wird

zu Architektur, Beziehungen dauern lange genug, um Information zu
speichern.

Innerhalb dieser Chemie Uberschreiten bestimmte Konfigurationen

eine entscheidende Schwelle. Sie beginnen, um ihrer selbst willen zu
persistieren. Das sind lebende Zellen, in denen Materie in Stoffwechsel,
Reparatur und Replikation auf sich selbst zurlickschleift. Eine Zelle ist
Chemie, die gelernt hat zu (berleben. Aus dieser fragilen Autonomie
entstehen Kooperationsnetze — spezialisierte Organe —, in denen
Zellverbande Arbeit teilen und einander durch geteilte Zwecke tragen.
Das Leben wird Koordination, Struktur gewinnt Funktion.

Wenn diese Organe integrieren, entsteht der Organismus. Ein einheitli-
ches Wesen, das wahrnehmen, sich bewegen und reagieren kann. Hier
gewinnt Existenz Richtung — sie wirkt auf Realitat, statt nur zu dauern. Der
Organismus antizipiert, erinnert und schutzt seine Kontinuitat. Noch eine
Ebene bildet sich, wenn zahllose Prozesse zu einem einzigen Bezugsfeld
synchronisieren: Bewusstsein. Es ist kein Gespenst Uber dem System,
sondern die lebendige Summe seiner Koharenz — die Uberschrift, die es
dem Organismus erlaubt, seine eigene Geschichte beim Entstehen zu
lesen. Durch Bewusstsein gewinnt Existenz Navigation: die Fahigkeit, zu
bewerten, zu wahlen und sich in die Zukunft zu projizieren.

Von Teilchen zur Wahrnehmung tragt jede Stufe die Logik der vorherigen
weiter —jedoch gebrochen durch eine neue Beziehungsweise. Physik
wird zu Chemie; Chemie wird zu Biologie; Biologie wird zu Bewusstsein.
Keine Schicht verschwindet. Das Atom summt im Neuron, das Neuron im
Gedanken. Emergenzist in diesem Sinn keine einmal erklommene Leiter,
sondern eine fortlaufende Ubersetzung. Realitét faltet sich in Existenz bei
immer hoherer Auflosung.

Und der Aufstieg endet nicht beim Individuum. Viele bewusste Wesen
bilden kollektive Systeme — Gesellschaften, Sprachen, Kulturen, die
Kognition Uber das einzelne Gehirn hinaus verlangern. Geteilte Symbole



380 Gegenwart als dimensionale Entfaltung

ermoglichen verteiltes Bewusstsein; Kommunikation wird zu einer neuen
Art Organismus. In noch groBerem MaBstab verweben Okosysteme
Arten und Umwelten zu einem lebendigen Gewebe aus Riickkopplungen
und Gleichgewichten. Das Prinzip bleibt konstant. Beziehung gebiert
Integration, Integration gebiert Bewusstsein.

Durch die Linse des Existenzrealismus offenbart diese Emergenzkette
kein Wunder auBerhalb der Natur, sondern Natur, die ihre eigene
Kohéarenz vertieft. Derselbe Kosmos, der als Feld von Teilchen begann,
hat sich allméahlich durch Lebewesen, die verstehen kdnnen, auf sich
selbst zu reflektieren gelernt. Bewusstsein ist somit der jingste Ausdruck
eines alten Impulses — des fortwadhrenden Projekts des Universums, sich
zu organisieren, zu erhalten und schlieBlich seine eigene Existenz zu
erkennen.

Am Rand des Jetzt: Wie die Gegenwart entsteht

Bisher haben wir die Gegenwart als eine Art Projektion oder Decodierung
aus einer grundlegenden Realitit beschrieben. Doch wie geschieht
diese Projektion konkret? Wie werden Méglichkeiten zu aktuellen
Ereignissen, und wie werden aktuelle Ereignisse dann Vergangenheit? Der
Existenzrealismus beschreibt dies in Begriffen von Manifestation (wenn
etwas aus der Realitat in die Existenz Ubergeht) und Demanifestation
(wenn etwas aus der Existenz zurtick in die Realitat Ubergeht). Der
Gegenwarts-Moment ist im Kern die Zone der Manifestation — die mess-
erscharfe Linie, an der Realitat fortlaufend zu konkreter Existenz kristal-
lisiert, und zugleich die Stelle, an der jedes Existente mit dem Vergehen
seines Moments in die Realitat zurtiickgleitet — als Erinnerung, Spur,
Aufzeichnung.

Wenn das abstrakt klingt, hilft ein Naturbild, etwa der Lebenszyklus
eines Baumes. Bevor ein Baum existiert, ist er eine reale Moglichkeit
—enthalten im Samen und seiner Umgebung. Unter Boden, Wasser,
Licht und Zeit manifestiert sich die Information des Samens als Keim
und wachst zum Baum heran - sie tritt als lebendiger Organismus in die
Existenz. Dieser Baum steht als Gegenwartiges vielleicht Jahrzehnte.
SchlieBlich stirbt er — er demanifestiert. Erlischt er damit vollstandig?
Nicht in der Sicht des ER. Er hinterlasst einen Stumpf, verrottendes Holz,
das den Boden nahrt, vielleicht eigene Samen und Erinnerungen derer,

381

die in seinem Schatten saBBen. Diese Hinterlassenschaften bedeuten das
der Baum weiterhin realist als Teil der Weltgeschichte und Kausalstruktur
(Nahrstoffe fur andere Pflanzen, festgehalten in Fotoalben usw.), auch
wenn er nicht mehr als gegenwartig lebender Baum existiert. Seine
Daseinsweise hat sich veréndert, von realer Méglichkeit (Same) zu gegen-
wartiger Existenz (Baum) und zurtck zu realer Wirkung (Verméachtnis in
der Realitat). Nichts ,,Magisches” geschieht — kein Erscheinen aus oder
Verschwinden in ein Nichts —, sondern eine kontinuierliche Bahn durch
unterschiedliche Modi der Realitat.

Man kann dies — fur Vertraute — mit dem Kollaps einer quantenmech-
anischen Wellenfunktion vergleichen. Vor der Messung kann ein
Quantensystem in einem Verschwimmen vieler moéglicher Zustande
bestehen (allesamt reale Moglichkeiten). Tritt eine Messung (oder ein
entscheidendes Ereignis) ein, kollabiert diese Unscharfe zu einem bes-
timmten, beobachtbaren Ergebnis.'® Ahnlich triagt die Welt im ER an
jeder Weggabelung viele reale Moglichkeiten (verschiedene Weisen,
wie der nachste Moment verlaufen konnte). Wenn der Takt der Zeit fallt
und der ndchste Moment eintrifft, wird nur eine Konfiguration existent
—das Ergebnis kristallisiert —und die tGbrigen Moglichkeiten werden aus-
geschnitten (sie verbleiben als unverwirklichte Was-wére-wenns oder
gar nicht). Die Gegenwart ist somit eine Art Auswahl oder Kollaps der
Potentiale der Realitat in einen konkreten Zustand — das Universum
»entscheidet sich® in jedem Moment.

Dieser Prozess ist weder zufallig noch willkurlich. Er folgt Naturgesetzen
und kausalen Prinzipien. Der Baum manifestierte sich nicht aus dem
Nichts; er brauchte DNA-Anweisungen, passende Bedingungen, die
physikalischen Gesetze des Wachstums. Allgemeiner entsteht jedes
gegenwartige Ereignis in geordneter Weise aus der vorangehenden
Realitat. Man kann sich Realitat als Trager der Programme oder Regeln
denken, die angeben, was als Nachstes geschehen kann. In den Worten
des ER wirken Naturgesetze wie Transformationsregeln, die aus der
gegenwartigen Realitdt den nachsten Zustand der Existenz erzeugen. Das
Universum wird nicht in jedem Augenblick ,neu geschaffen®, als ware
es ein standiges Wunder; es entfaltet sich konsistent. Die Gegenwart
erbt Merkmale aus der Vergangenheit (Gewahrleistung von Kontinuitat)
und entwickelt sie gemaB gesetzmaBigen Mustern weiter. Gravitation,

136 von Neumann, J. (1955). Mathematical Foundations of Quantum Mechanics. Princeton University Press.



382 Gegenwart als dimensionale Entfaltung

Chemie, Biologie, menschliche Entscheidungsfindung — all diese Ebenen
von Gesetz und Kausalitat pragen, wie sich der Gegenwartsmoment aus
dem Vorherigen manifestiert.

Ein weiterer Schlussel ist die Erhaltung von Information. Wenn etwas

die Existenz verlasst (demanifestiert), verschwindet seine Information
nicht spurlos. Das deutete das Baumbeispiel an. Auch wenn ein Ding
vergangen ist, verbleibt Information Uber es in der Realitét (in neuen
Materieanordnungen, in Aufzeichnungen, in Erinnerungen). Deshalb
kénnen wir haufig rekonstruieren, was geschah — die Information istin
irgendeiner Form noch vorhanden. Die Welt startet nicht jede Sekunde
neu und loscht den vorigen Zustand; sie akkumuliert Zustande. Der ER
bekraftigt, dass die Vergangenheit in der Struktur der Realitat bewahrt ist
— eine Voraussetzung flr eine koharente, erkenn- und erinnerbare Welt.
Bildlich gesprochen: Wenn ein ,,Kader® des kosmischen Films ausges-
pielt ist, wird er archiviert, nicht verbrannt.'® Die Gegenwart vernichtet
die Inhalte der Realitat nicht; sie reorganisiert sie — sie verbraucht einige
Maoglichkeiten, um ein Ereignis hervorzubringen, und legt das Ergebnis als
neue Information wieder in der Realitat ab.

Werden ist keine Illusion, sondern die grundlegende Tatigkeit des
Kosmos. Realitét ist wie ein fruchtbarer Boden von Potential und
Erinnerung; Existenz ist die tatsachliche Blite, die kommt und vergeht.
Jeder Gegenwartsmoment ist eine gesetzmagBige Blute aus dem Grund
der Realitdt und dungt beim Verwelken diesen Grund fur kiinftige
Blaten. Die Gegenwart ist der Ort des Geschehens, aber nicht die ganze
Geschichte — nur das jingste Kapitel, das gerade geschrieben wird.

137 Wheeler, J. A. (1984). Law without law. In J. A. Wheeler & W. H. Zurek (Eds.), Quantum Theory and
Measurement (pp. 182-213). Princeton University Press.

383

Die Entfaltung endet, der Fluss bleibt

Wir begannen mit einer Frage an die Gegenwart, wie ein einziges, flliich-
tiges Jetzt die Fulle einer Welt enthalten kann. Dann folgten wir einer
Reihe von Analogien - Film, Welle, Hologramm -, die jeweils andeuteten,
dass das leuchtende dreidimensionale Jetzt aus einer subtileren, nie-
der-dimensionalen Grundlage hervorgehen kdnnte. Die Welt, die wir
bewohnen, kdnnte die Entfaltung von Information sein — ein fortwahren-
des Decodieren der Realitat in Existenz.

Doch diese Entfaltung ist nicht auf die Physik beschrankt. Dieselbe Logik
der Emergenz, die Dimensionen hervorbringen mag, pragt auch die
Entstehung von Komplexitat. Von Materie zu Leben, von Leben zu Geist
entstehen hdhere Formen, indem sie das darunter Liegende neu organ-
isieren. Jede Ebene erbt die Struktur ihrer Grundlage, drlickt sie jedoch
in einer reicheren Tonart aus. Dimensionale Emergenz und biologische
Emergenz sind so zwei Versionen einer Bewegung. Der Kosmos lernt, sich
selbst in immer starker integrierten Weisen auszusprechen.

So gesehen ist Zeit nicht bloB ein HintergrundmaB fiir Veranderung,
sondern das Medium dieser fortschreitenden Ubersetzung. Mit jedem
Moment 6ffnen sich neue Dimensionen der Beziehung — zuerst raum-
liche, dann biologische, dann kognitive. Was wir ,,Jetzt“ nennen, ist die
Oberflache, auf der sich diese Vertiefung der Artikulation formt.

Die Metapher der Emergenz vollendet damit das holographische Bild.
Realitat ist kein fertiges Muster, das auf Enthullung wartet, sondern eine
aktive Grammatik, die ihre eigene Syntax noch schreibt. Jeder Moment
verlangert den Satz und fligt dem Gewesenen neue Bedeutungsschichten
hinzu. Die Entfaltung endet nicht, sie verfeinert sich von Dimension zu
Dimension, von Relation zu Relation, bis Formen entstehen, die immer
klarer erkennen konnen, dass sie existieren.



384 Gegenwart als dimensionale Entfaltung

Teil IV fuUhrte uns an die harte Kante der Physik, wo Zeit in
Gleichungen gemessen, von Gravitation gekrimmt und durch
Quantenindeterminiertheit beunruhigt wird. Dort pruften wir,

ob der Existenzrealismus sich neben den anspruchsvollsten
Naturbeschreibungen behaupten kann. Die Physik schlieBt die Frage
nicht, sie vertieft sie.

Doch die Physik allein kann das Konzept nicht tragen. Damit Zeit
disziplinibergreifend verstandlich wird, brauchen wir Denkmodelle,
die prazise genug sind, ihre Unterscheidungen zu erfassen, und flexibel
genug, sie mit Kognition und Kultur zu verknupfen. Das ist die Aufgabe
von Logik und fachubergreifendem Modellieren.

Teil V wendet sich diesem Feld zu. Hier wird formale Logik entwick-

elt, um das Zwei-Ebenen-Konzept von Existenz und Realitat zu

kodieren. An diesem Punkt 6ffnen sich Briicken nach auBBen, hin zur
Informationsphilosophie und zu Denkweisen, die zeigen, wie die Struktur
der Zeit nicht nur gemessen, sondern auch dargestellt, begriindet und
durch formale Systeme erfahren werden kann.

385

Teil V — Formalisierung
und Theoriebildung

»Die Zukunft ist offen. Sie ist nicht vorbestimmt und kann nicht
vorhergesagt werden — aufSer durch Zufall. “

— Popper, K. (1982). The Open Universe:
An Argument for Indeterminism. Routledge.

Die Logik des Werdens

Stell dir die Geburtstagskerzen vor. Ein Atemzug, und die Flammen sind
erloschen. Das Ereignis existiert nicht mehr, doch Rauch, Wachs und
ein Wunsch bleiben zurlick. lhre Spuren verandern Luft und Stimmung,
wahrend ein Noch-nicht beginnt, Entscheidungen zu lenken. In einer
einzigen Geste zeigt sich das Ratsel der Zeit. Die Gegenwart bricht
zusammen, das Geradevergangene bleibt als Aufzeichnung bestehen,
und das Noch-nicht wirkt als Moglichkeit auf das Handeln ein. Was aus
der Existenz verschwindet, bleibt in der Realitat wirksam und was noch
nicht verwirklicht ist, ist bereits wirklich genug, um zu zahlen.'® Dieses
Kapitel entfaltet die Unterscheidung und ihre Reichweite — Giber Logik,
Physik, Geist und Ethik hinweg —, sodass sich eine Logik des Werdens als
funktionsfahiges Denkmodell ergibt. Sie bewahrt die Einzigartigkeit der
Gegenwart, ohne das Nicht-Gegenwartige auf Nichts zu reduzieren.

138 Trepp, T. C. (2025). Formal Logic for Existential Realism: Modeling Time, Causality, and Observability.
(Preprint) https://philpapers.org/archive/TREFLF.pdf DOI: 10.5281/zenodo.17035424



386 Die Logik des Werdens

Stell dir einen Kindheitstag am Strand vor — vergangen in der Existenz,
aber wirksam in dir. In Erinnerungen, Fotografien, selbstin dem, was du
geworden bist. Oder stelle dir den Abschluss des nachsten Jahres vor -

noch unverwirklicht, aber bereits Anlass fir Buchungen und Einladungen.

Im Alltag behandeln wir sowohl das Vergangene als auch das Noch-nicht
als mehr als Luicke, obwohl wir behaupten, nur die Gegenwart existiere.

e Existenz: konkrete Prasenz im Hier-und-Jetzt — erfahrbar, interaktiv,
an den Index Jetzt gebunden.

e Realitat: das weitere kausal-informative Geflecht — alles, was eine
Rolle gespielt hat, spielt oder spielen wird, ob es gegenwartig existiert
oder nicht.

Der Bereich der Realitat umfasst alle gegenwartig existenten Dinge (denn
was jetzt existiert, ist selbstverstandlich real) sowie jene nicht-gegen-
wartigen Dinge, die dennoch einen Unterschied machen. Erloschene
Sterne, deren Licht uns noch erreicht, sind real (auch wenn sie nicht
mehr existieren). Historische Gestalten wie Sokrates oder Dinosaurier
sind real durch die kausalen Spuren, die sie hinterlieBen — Fossilien

im Boden, Ideen in Blichern, Wirkungen, die bis heute fortwirken.
Kunftige Ereignisse, die sicher vorhergesagt sind — etwa eine kom-
mende Sonnenfinsternis oder einfach der morgige Sonnenaufgang

— besitzen ebenfalls eine Art Realitat. Sie sind in unsere gegenwartigen
Erklarungen und Plane eingewoben. Auch theoretische Entitaten der
Wissenschaft, wie ein Elektron oder ein schwarzes Loch, das wir noch
nicht direkt gesehen haben, gelten als real, wenn ihre Wirkungen in
unseren Detektoren und Gleichungen erscheinen. Kurz gesagt: Realitat
ist Existenz, erweitert Uber Zeit und Schlussfolgerung — wenn etwas zu
irgendeinem Zeitpunkt zur kausalen oder informativen Struktur der Welt
beitragt, erkennen wir ihm Realitat zu, gleichgultig, ob es jetzt existiert.

Eine Formel fasst es zusammen: Realitat = Existenz + A — wobei E das
ist, was jetzt existiert, und A all das, was real, aber nicht gegenwartig ist:
Spuren, Aufzeichnungen, Potenziale, Erwartungen.

Realitat ist also die Gegenwart plus das zeitliche Netz, das Ursachen
hinter uns und Mdglichkeiten vor uns verbindet.

Um préazise zu argumentieren, entwerfen wir eine Zwei-Ebenen-Logik:
Wir definieren ExistsNow(x) — wahr nur fur das, was im gegenwartigen
Scheinwerfer steht —, wahrend das Universum der Diskussion bereits alle

387

realen Entitaten enthalt, vergangene, gegenwartige oder potenzielle. So
kénnen wir sprechen, ohne ,ist real” mit ,existiert jetzt“ zu verwechseln.

Zur Veranschaulichung nehmen wir an, unsere Domane D sei die Menge
aller realen Entitaten (alles, was je eine Rolle in der Welt gespielt hat,
spielt oder spielen wird). Unter ihnen erflllen einige die Bedingung
ExistsNow(x) — genau jene, die momentan existieren. Wir konnen dann die
fundamentale Asymmetrie des Existenzrealismus so ausdricken:

e Wenn x jetzt existiert, dann ist x real. (Eine Selbstverstandlichkeit:
Was existiert, ist Teil der Realitat.)

e xkannreal sein, ohne jetzt zu existieren. (Das ist der entscheidende
Punkt: ExistsNow/(x) kann falsch sein, und dennoch bleibt x innerhalb
unserer Doméne D, also real im weiteren Sinn.)

Man kann den ersten Teil als kleines Axiom formulieren: Vx (ExistsNow(x)
> Real(x)). Im vorliegenden System ist Real(x) fast Uberfllssig, da alles

in D ohnehin als real gilt; das Ausformulieren verdeutlicht jedoch den
Gedanken. Der zweite Teil lautet: Ix (Real(x) A "ExistsNow(x)) — es gibt
Dinge, die real, aber nicht gegenwartig existent sind. Und tatsachlich gibt
es viele solcher Dinge (Sokrates, die Sonnenfinsternis im Jahr 2045 usw.).

Was gewinnen wir damit? Wir kdnnen nun klar reden, wo zuvor nur
Gleichnisse halfen. Wir kdnnen in formaler Sprache sagen: ,,Sokrates ist
real UND existiert-nicht-jetzt.“ Damit erfassen wir, dass Sokrates — langst
gestorben — gegenwartig nicht existiert, aber durch seine Ideen oder

die geschichtliche Kette, die von ihm bis heute reicht, weiterhin reale
Wirkungen hat. Unser Denkmodell erlaubt also Aussagen wie , X ist real,
obwohl X jetzt nicht existiert®, die logisch wohlgeformt und widerspruchs-
frei sind.

Um das System zu vervollstéandigen, mussen wir die Zeit explizit bertick-
sichtigen, denn das Jetzt ist ein bewegliches Ziel. Eine Mdglichkeit
besteht darin, eine Folge von Momenten oder Zeitindizes anzunehmen
-t 1y, 1y, ... —, von denen jeder seine eigene Menge existierender Dinge
besitzt. ExistsNow(x) kann man als abgekulrzte Form von ExistsAt(x, t)
verstehen, wobei x zu einem bestimmten Zeitpunkt t existiert. Zugleich
wollen wir aber aus der Perspektive der Gegenwart sprechen — wie
Schauspieler auf einer Buhne, wahrend das Stlck noch lauft. In der
Praxis lasst sich dies mit Semantiken darstellen, die Wahrheit zu einem
gegebenen Zeitpunkt bewerten; doch wir mussen hier nicht ins Detail



388 Die Logik des Werdens

gehen. Mit fortschreitender Zeit verandert sich die Menge der Dinge, die
existieren. Ein Ereignis tritt auf und kommt in die Existenz, spater fallt es
in die Vergangenheit und verlasst die Kategorie der Existenz — aber nicht
spurlos. Es wechselt in die Kategorie der reinen Realitat.

Etwas existiert jetzt oder es existiert nicht. Falls nicht, kann es in der
Vergangenheit existiert haben, in der Zukunft existieren oder nie existie-
ren. Die Logik muss Identitaten Uber die Zeit hinweg erfassen — etwa: ,,Der
Baum, der jetzt existiert, ist derselbe, der vor zehn Jahren ein Setzling
war.”“ In unserem Denkmodell ist das moglich, weil ,,derselbe Baum*“
eine Entitat im Bereich der Realitat ist, die zu verschiedenen Zeiten die
Eigenschaft des Existierens hatte. Wenn wir zu einer Zukunft gelangen, in
der der Baum gefallt ist, existiert er nicht mehr, bleibt aber real — als toter
Baum, als Holz, das zerfallt, noch immer kausal und materiell wirksam.
Unser Modell, mit seiner umfassenden Doméane der Realitat, erlaubt

es, Uber dieselbe Entitat zu verschiedenen Zeiten zu sprechen, ohne
Verwirrung zu stiften. Existenz ist eine veranderliche Eigenschaft, kein
Bestandteil der Identitat des Dings.

Dieses neue Denkmodell wahrt zugleich Kausalitat und Zeitfluss. Es
enthalt implizit die Idee, dass die Vergangenheit die Gegenwart beein-
flussen kann, die Gegenwart aber (unter normalen Bedingungen) nicht
die Vergangenheit. Logisch lieBe sich eine Regel formulieren: Wenn
ein Ereignis vollstandig in der Zukunft liegt, kann es keine kausalen
Wirkungen auf das Jetzt haben (weil die Zukunft noch nicht eingetreten
ist). Wenn etwas in der Vergangenheit existierte und jetzt real ist, dann
deshalb, weil es eine gegenwartige Spur oder Wirkung hinterlassen
hat. Wenn x real, aber ganz in der Vergangenheit liegt, sollte es irgen-
deine gegenwartige Spur von x geben. Das ist keine strenge logische
Notwendigkeit, aber es entspricht dem Geist des Empirismus — wir
glauben an vergangene Ereignisse, weil wir jetzt Aufzeichnungen oder
Erinnerungen davon haben. Unser Denkmodell ist nicht mit beliebi-
gen vergangenen Ereignissen Uberfrachtet, die keine Spuren hinter-
lieBen, jedes reale Ding steht in irgendeiner Weise mit der Gegenwart in
Verbindung (sonst wlssten wir nichts von ihm). Ebenso betrachten wir
kunftige Ereignisse meist nur dann als real, wenn es eine gegenwartige
Andeutung gibt — einen Plan, eine Vorhersage, eine sich abzeichnende
Tendenz.

389

Wiederbegegnung mit den Ratseln der Philosophie

Nachdem das Denkmodell skizziert ist, kdnnen wir zu einigen klassischen
philosophischen Problemen von Zeit und Existenz zurlickkehren —jenen
Fragen, die Prasentisten und Eternalisten gleichermaBen beschaftigt
haben. Mit der Zwei-Ebenen-Perspektive des Existenzrealismus lassen
sie sich nun neu beleuchten.

Die Wahrheit des Satzes ,,Dinosaurier existierten“ beruht auf ihrer
Realitat — Lebewesen, die einst existierten und bis heute Fossilien und
kausale Spuren hinterlassen. Der Existenzrealismus benotigt daftr
keinen besonderen truth-maker, auBer der Anerkennung ihrer tatsachli-
chen Existenz in der Vergangenheit. In logischer Formulierung kdnnten
wir sagen: 3x (Real(x) A Dinosaur(x) A PastExistence(x)). Das besagt: Es
gibt mindestens eine reale Entitat, die ein Dinosaurier ist und irgendwann
in der Vergangenheit existierte. Diese Aussage ist wahr, denn tatsachlich
gab es viele solcher Entitaten. Der Wahrmacher ist kein geheimnisvolles
Gespenst der Gegenwart, sondern der tatsachliche Dinosaurier selbst,
verstanden als reale, aber nicht mehr existente Entitat. Damit haben wir
im Grunde formalisiert, was der gesunde Menschenverstand ohnehin
meint. Die Welt enthielt Dinosaurier, also ist dieser Satz wahr. Wir achten
nur darauf, dass enthalten hier in der Realitédt enthalten bedeutet, nicht in
der gegenwartigen Domane der Realitat.

Und wie steht es mit zuklnftigen Wahrheiten? Wenn ich zuversicht-

lich sage: ,,Am 12. April 2045 wird es eine Sonnenfinsternis geben*,

ist diese Aussage jetzt wahr? Ublicherweise ja (sofern der astrono-
mische Almanach korrekt ist), denn eine solche Finsternis l4sst sich

mit hoher Sicherheit vorhersagen. Aber wodurch wird sie wahr? Das
Ereignis hat noch nicht stattgefunden, wir kdnnen also nicht auf eine
gegenwartig existente Finsternis verweisen. Wir kdnnen jedoch auf

die gegenwartige Realitat zeigen, auf die aktuelle Konstellation und
Umlaufbahnen von Erde, Mond und Sonne, zusammen mit den Gesetzen
der Himmelsmechanik, die garantieren, dass an diesem Datum die
Ausrichtung eintreten wird. Der Wahrmacher dieser zukiinftigen Wahrheit
ist also die gegenwartige Realitat des Sonnensystems, die die klinftige
Finsternis unausweichlich macht. Das Ereignis ist insofern schon real,
als es durch bestehende Bedingungen determiniert ist.



390 Die Logik des Werdens

In unserem Konzept lasst

sich das so ausdrticken:
— Die Finsternis ist bere-
— its jetzt real, insofern

sie durch gegenwartige

Kausalitat festgelegt ist.
Das Ereignis ist gewissermaBen schon in den Kontinuum der Realitat
eingewebt — ein Muster, das sich aus dem, was jetzt der Fall ist, notwen-
dig entfalten wird.

Nicht alle Zukunftsaussagen sind jedoch so eindeutig. Wenn ich sage:
»Genau in einem Jahr wird es hier regnen®, habe ich keine solche
Gewissheit — diese Zukunft ist nicht festgelegt, sie bleibt eine offene
Moglichkeit. Man kann daher sagen: Diese Aussage ist weder wahr noch
falsch jetzt; ihr Wahrheitswert wird sich erst entscheiden, wenn die Zeit
gekommen ist (oder wenn sich die Wetterlage abzeichnet). Unsere Logik
kann das aufnehmen, indem sie solchen Aussagen vorerst keinen bes-
timmten Wahrheitswert zuweist oder sie probabilistisch formuliert: ,,Es
besteht eine 20%ige Regenwahrscheinlichkeit an diesem Tag im nach-
sten Jahr“ — diese Aussage besitzt einen Wahrmacher in gegenwartigen
Daten und Klimamodellen.

Wir haben eine strukturierte Sprache, um solche Abstufungen zu bes-
chreiben. Zuklinftige Ereignisse kdnnen in unterschiedlichem MaBe real
sein — oder unter bestimmten Bedingungen. Wenn sie unvermeidlich
werden (wie jene Finsternis), behandeln wir sie beinahe wie gegenwartige
Tatsachen im Voraus; wenn sie hingegen hochgradig kontingent sind,
betrachten wir sie als Teil des unscharfen Umrisses der Realitat, nicht
ihres festen Kerns.

Der strikte Prasentismus (,Dort ist nichts“) und der harte Eternalismus
(»,Die Zukunft ist bereits da, in Stein gemeiBelt“) erscheinen beide zu
extrem. Unser Ansatz bietet einen Mittelweg. Die Zukunft ist teils da —in
Potenzialen und berechenbaren Bahnen — und teils nicht da —in offenen,
noch nicht entschiedenen Verlaufen, die erst in ihrer Gegenwart Gestalt
annehmen. Die Logik des Werdens erdffnet somit eine differenzierte
Haltung zu zuklUnftigen Wahrheiten. Wir kbnnen manche kennen (weil die
gegenwartige Realitat sie garantiert), wahrend andere noch keinen Boden
in der Realitat gefunden haben.

391

Kommen wir nun zu Bestandigkeit und Identitat Uber die Zeit — der Frage,
wie Dinge ,,dieselben” bleiben, obwohl sich alles verandert. Wenn nur
die Gegenwart wirklich existiert, wie konnen wir sinnvoll sagen: ,Ich bin
dieselbe Person, die vor zehn Jahren die Schule abgeschlossen hat“? Der
Jugendliche von damals ist jetzt nicht mehr hier — kein einziges Molekdl
deines Kdrpers ist dasselbe, und streng genommen existiert dieser
Mensch nicht mehr, auf den wir zeigen kénnten.

Ein entschiedener Prasentist wurde vielleicht sagen: ,,Du bist nicht wort-
lich dieselbe Entitat wie jene vergangene Person, sondern eine gegen-
wartige Entitat, die in Beziehung zu jener vergangenen steht” (eine Art
zeitlicher Gegenpart); Aussagen Uber personale ldentitat Gber die Zeit
seien also bloB nutzliche Fiktionen. Der Eternalist hingegen wiirde ant-
worten: ,,Doch, jener Jugendliche existiert, nur nicht jetzt — er befindet
sich an einem anderen Punkt im Raumzeitkontinuum. Du und jener
Jugendliche seid zwei zeitliche Abschnitte desselben vierdimensionalen
Wesens.“

Der Existenzrealismus bietet eine andere Lesart. Er sagt: ,,Du bist eine
reale Entitat, die jetzt existiert (also durchaus da ist), und du hast auch
damals existiert” (in jenem damaligen Jetzt). Man muss dich nicht als
etwas begreifen, das ,hinein- und hinausblitzt® in die Existenz. Du als
Entitat persistierst in der Realitat, auch in Zeiten, in denen du niemandes
Wahrnehmung gegenwartig bist.

In jedem Moment dieser zehn Jahre hast du existiert — eine ununterbro-
chene Kette der Existenz verbindet deinen Abschluss mit dem Heute.
Selbst nach dem Tod verschwindest du nicht aus der Realitat. Du bleibst
real als jemand, der existierte und Spuren hinterlasst —in Erinnerungen,
Werken, Beziehungen, die weiterwirken. Wenn ich sage: ,,Ich bin die-
selbe Person wie der Abiturient von damals®, meine ich: Es gibt ein reales
Individuum (mich), das damals existierte und jetzt existiert, mit durchge-
hender Kontinuitat dazwischen. Die Unterschiede — Aussehen, Wissen,
Erfahrung - sind Eigenschaften, die sich wandelten, aber sie betreffen ein
und dieselbe reale Entitat.

Unsere formale Logik bringt es auf den Punkt. Sie geht von einem
gemeinsamen Individuen-Universum uber die Zeit hinweg aus, in dem
das ,Ich® ein Objekt mit zeitabhangigen Eigenschaften ist. Das Pradikat
ExistsNow(me) war zur Zeit des Schulabschlusses wahr, ist es heute
wieder, war aber vor meiner Geburt und wird nach meinem Tod falsch.



406 Die lebendige Grenze

Die lebendige Grenze

» Wir sind der Weg, auf dem das Universum sich selbst erkennt. Ein
Teil unseres Seins weif3, dass wir von hier stammen. Wir sind eine Art,
wie das Universum sich selbst betrachtet — und staunt.“

— Sagan, C. (1980). Cosmos. Random House.

Jedes Buch findet ein Ende, doch die Zeit schlagt weiter ihre Seiten

auf. Wir haben ihren Faden verfolgt, von der Unmittelbarkeit der
Wahrnehmung bis zur Architektur des Kosmos. Was als Frage begann -
was es heiflt, dass etwas existiert — hat sich zu einer tieferen gewandelt.
Was es heiBt, dass die Zeit lebt. Wo Sprache an ihre Grenze kommt,
bleibt das Mitgehen — das Verstehen als Teilhabe am Entfalten selbst.

Wir stehen mitten in einem Prozess, der unser Begreifen tbersteigt.

Jede Gegenwart ist eine Grenze — der Ubergang, an dem Méglichkeit zu
Tatsache wird, an dem Vergangenes und Klinftiges sich berthren. Die
Welt wiederholt sich nicht - sie erschafft sich neu. Wir nennen diesen
Vorgang Werden, doch das Wort bleibt kleiner als das, was es benennt.
Jeder Moment kommt als ein erstes Mal — unwiederholbar und doch
verbunden mit allem Vorherigen. Existenz, in ihrem fragilen Puls, ist der
Durchgang, durch den Realitét lernt, erneut zu existieren.

Zeit bleibt unser vertrautester Begleiter und zugleich unser fremdestes
Ratsel. Je genauer wir sie vermessen, desto mehr entgleitet sie der Karte.
Die Vergangenheit ist nicht fort — ihre Spuren bestehen weiterhin. die
Zukunft ist nicht Nichts — sie neigt sich bereits in unsere Entscheidungen
hinein. Und doch lasst sie sich in keine Vorschrift bannen. Zeit ist weder
Fluss noch Linie, sie ist der lebendige Akt, durch den Existenz real wird.

Selbst mit der Klarheit des Existenzrealismus bleiben Fragen, die keine

Theorie abschlieBen kann:

o  Warum flieBt Zeit Uberhaupt?

e Warum gibt es ein ,Jetzt“ — einen Puls der Prasenz, der das bloB
Seiende vom Werdenden trennt?

e Warum sind die Gesetze der Natur so geschrieben, dass sie Neues,
Ungewissheit und Leben zulassen?

407

e Wenn sich das Entfalten durch Zusammenbruch und Erneuerung
vollzieht — setzt es sich tiber unseren Horizont hinaus fort, entstehen
neue Welten, wo alte in sich zusammenfallen?

Solche Fragen beenden die Suche nicht - sie tragen sie weiter. Das
Geheimnis ist kein Mangel an Erkenntnis, sondern ihr Horizont. Jede
Erklarung, so prazise sie sei, stoBt an eine Stille, in der die nachste Frage
beginnt. Was wir Realitdt nennen, ist vielleicht endlos — nicht nurim
Raum, sondern in Tiefe. Eine gewaltige Struktur, der Denken sich nur
nahern, nie sie umschlieBen kann.

Fur uns besteht die Aufgabe nicht darin, dieses Geheimnis zu besie-
gen, sondern weise in ihm zu leben. Wenn Existenz die leuchtende
Kante einer bedeutungsvolleren Realitat ist, dann nehmen wir alle am
Entfalten der Zeit selbst teil. Unsere Entscheidungen sind die Weise, wie
die Realitat mit ihrer eigenen Zukunft experimentiert. Das Gedachtnis,
das wir bewahren, und die Aufmerksamkeit, die wir schenken, werden
Teil der fortlaufenden Struktur der Welt. Jede Geste, jede Handlung der
Flrsorge oder des Versaumnisses ist ein Faden, der in das Kontinuum
des Realen eingewebt wird. Die Grenze ist nicht fern — sie verlauft durch
uns, Augenblick fur Augenblick.

An dieser Grenze zu leben heiB3t zu begreifen, dass Zeit kein Korridor ist,
den wir durchschreiten, sondern eine Beziehung, die wir ausfihren. Zu
sehen, dass die Gegenwart, so kurz sie scheint, das ganze Gewicht der
Realitat tragt — die Vergangenheit drangt von hinten, die Zukunft neigt sich
von vorn, und beide begegnen sich in der fragilen Klarheit des Jetzt. Hier
wird Sinn nicht gegeben, sondern geschaffen. Hier wird jedes Denken,
jeder Atemzug zum Universum, das sich selbst neu entdeckt.

Philosophie muss an das Leben Ubergeben werden. Das Ziel ist nicht, die
Zeit zu beherrschen, sondern ihr zu begegnen. Wir sind endlich inmitten
eines grenzenlosen Prozesses. Wo Theorie endet, beginnt Demut.

Die Zeit geht weiter — mit oder ohne uns —und doch wird sie nur durch
uns erkannt. Das Buch schlieBt, doch die Grenze bleibt offen. Im nach-
sten Augenblick, in der nachsten Entdeckung, im nachsten Akt der
Aufmerksamkeit. Die Frage der Zeit endet nicht — sie beginnt von Neuem
in denen, die sie weiterstellen.



408 Die lebendige Grenze

Epilog

»Sein ist. Nichtsein ist nicht. Zeit ist die bewegte Grenze zwischen
beiden. Existenz ist der gegenwdrtige Kamm der Welle der Realitéit -
die Grenze, an der Moglichkeit wirklich wird.“

— Paraphrase aus Parmenides (ca. 515-450 v. Chr.)
und Heraklit (ca. 540-480 v. Chr.) Synthese

Dieses Buch hat einen Weg durch die vielen Gesichter der Zeit verfolgt.
Wir begannen mit der einfachsten philosophischen Frage: Was heif3t
es, dass etwas existiert — und warum muss Realitat Uber die Existenz
hinausreichen? Wir sahen, dass allein die Gegenwart das Tatsachliche
tragt, wahrend Vergangenheit und Zukunft durch Spuren, Folgen und
Moglichkeiten real bleiben. Diese Unterscheidung — Existenz versus
Realitat — trug uns durch jede Etappe der Untersuchung.

Dann wandten wir uns nach innen: zur Zeit, wie sie das menschliche
Leben formt. Erinnerung, Erwartung, Verantwortung und die fragile
Dringlichkeit des Jetzt zeigten, dass Zeit kein fernes Ratsel ist, sondern
das Medium unseres eigenen Werdens. Von dort weitete sich die Linse:
zu Kultur, Technik und Wissenschaft — hin zu den Mustern, durch die Zeit
sich in unseren Gebauden, Maschinen und kosmologischen Theorien
einschreibt. Die Physik stellte das Konzept auf die harteste Probe, doch
selbst in Relativitat, Kosmologie und Quantenmechanik erwies sich das
Jetzt als unaufhebbar. Logik und formale Modelle gaben der Theorie ihre
Struktur und verbanden sie mit Kognition und Information.

Am Ende ist Zeit kein Ding, das wir messen, sondern der Akt, durch den
die Welt existent wird - man kdnnte vereinfacht sagen, dass Zeit der
Ubergang von Ereignissen aus der Méglichkeit, durch die Existenz, in
Spuren ist. In diesem Sinne tragt jeder Moment Moglichkeit in die Existenz
und Existenz in die Dauer der Realitat.

Was daraus hervorgeht, ist kein geschlossenes System, sondern eine
Offnung. Der Existenzrealismus soll die Debatte iiber die Zeit nicht
beenden, sondern neu ausrichten. Weg von statischen Bildern der

Durchbruch der Existenz: Der Stich stellt die philosophische Reise dar, bei der die
strukturierte Welt der Existenz (die endliche Sphéare) durchbrochen wird, um das da-
hinter liegende grenzenlose, ultimative Potenzial der Realitat zu erblicken. Abb. 21.

Zeitlosigkeit, hin zum lebendigen Prozess des Werdens. Er erinnert uns
daran, dass Philosophie und Wissenschaft an dem Boden verankert blei-
ben mussen, den wir alle teilen - die Gegenwart —, selbst wenn sie sich
weit Uber ihren Horizont hinausstrecken.

Epiloge schlieBen gewohnlich ein Buch. Dieser will etwas anderes:
Fortsetzung. Die Zeit selbst sorgt dafur, dass es kein letztes Wort gibt —
nur den ndchsten Moment, in dem die Arbeit weitergeht. Die Aufgabe ist
nun nicht nur, Begriffe zu verfeinern oder sie an neuer Wissenschaft zu
prufen, sondern zu leben mit der Klarheit, dass Existenz fragil, fliichtig
und nur im Jetzt wirklich ist —wahrend Realitdt immer weiterreicht.

Zeit ernst zu nehmen heiBt, Existenz ernst zu nehmen; Realitét in ihrer
ganzen Tiefe zu erkennen heiBt, Verlust und Moglichkeit gleichermaBen
anzunehmen. Das ist nicht nur Philosophie, sondern eine Lebenshaltung
—eine Weise des Sehens, die Denken und Prdasenz verbindet. Wenn
dieses Buch auch nur einen Bruchteil dieses Blicks geoffnet hat, dann
ist seine Aufgabe erfiillt - und das Ubrige gehért, unausweichlich, der
Zukunft.



Weitere Bucher des Autors

Zeit erklart
Unterwegs in der Welt des Werdens

Die Zeit strukturiert unser Leben. Was ist dieses Phanomen im Kern —ein
Fluss oder ein Gewebe? Dieses Buch von Tenzin C. Trepp ist die umfas-
sende Einfuhrung in das tiefste Ratsel der Menschheit. Von antiken
Vorstellungen bis zur Spitzenphysik erforscht es die gesamte Geschichte
und Kultur der Zeit. Zeit erklart zeigt, dass Zeit eine zutiefst menschliche
Erfahrung ist, die gelebt und neu imaginiert wird.

Ein Werk, das Klarheit und Tiefe vereint und das alteste Ratsel der Welt
fur Ihr Leben relevant macht.

Besuchen Sie www.tenz.in/books fiir beide Biicher.

Fabrica Mundi
Der Aufbau des Subjekts im kognitiven Konstruktivismus

Die Wahrnehmung von Zeit ist nur ein Teilaspekt des groBeren Bildes der
menschlichen Kognition. In Fabrica Mundi untersuche ich, wie der Geist
die Welt, in der wir leben, aktiv konstruiert —indem er die Wahrnehmung,
das Gedachtnis und sogar unser Selbstgefuhl formt. Das Buch zeigt,
dass die Realitat nicht einfach nur empfangen, sondern Moment flr
Moment durch die Strukturen der Kognition zusammengesetzt wird.
Durch das Aufzeigen von Verbindungen zwischen Neurowissenschaften,
Philosophie und alltdglichen Erfahrungen ladt Fabrica Mundi die Leser
dazu ein, zu hinterfragen, wie ihre eigenen mentalen Modelle die Welt, die
sie bewohnen, pragen.



Bildnachweise

Abb. 1. Die Laterne reprasentiert den vollen Umfang der objektiven Existenz
(den physikalischen gegenwartigen Moment). freepik.com

Abb. 2. Eternalismus, Presentismus und Existentieller Realismus. Erstellt von
Tenzin Trepp

Abb. 3. Schema Realitat-Existenz. Erstellt von Tenzin Trepp

Abb. 4. Doppelspaltexperiment. https://commons.wikimedia.org/wiki/
File:Doubleslit.svg

Abb. 5. Die kurz brennende, helle Flamme des Streichholzes reprasentiert die
Existenz. freepik.com

Abb. 6. Das Teleskop offenbart ein Universum zeitlicher Verzégerungen: Wir
sehen Sterne nicht, wie sie sind, sondern wie sie waren. https://commons.wiki-
media.org/wiki/File:Street_Telescope_Exhibitor.jpg

Abb. 7. Der Webstuhl veranschaulicht die Mechanik von Existenz und Realitat.
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Loom_2.png

Abb. 8. William James (1842-1910): Architekt des ,,speziésen Gegenwarts*
(Specious Present). https://commons.wikimedia.org/wiki/File:William_James_
b1842c.jpg

Abb. 9. Das Sieben-Generationen-Prinzip ist eine tiefgreifende zeitliche
Ethik der Haudenosaunee. https://commons.wikimedia.org/wiki/File:1914_
Panoramic_View_of_Iroquois.jpg

Abb. 9. Die Uber mehrere Generationen andauernde Monarch-Wanderung.
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Monarch_butterfly_male_(52341).jpg

Abb. 10. Eine Blaugrun-Algenart — Cylindrospermum sp — unter VergroBerung in
den Adelaide-Laboratorien von CSIRO Land and Water, 1993. https://commons.
wikimedia.org/wiki/File:CSIRO_Sciencelmage_4203_A_bluegreen_algae_spe-
cies_Cylindrospermum_sp_under_magnification.jpg

Abb. 11. Das Hubble eXtreme Deep Field Bild enthillt Galaxien, die Milliarden
von Lichtjahren entfernt sind, und dient als direkte Visualisierung der zeitlichen
Weite. https://en.wikipedia.org/wiki/File:Heic1401a-Abell2744-20140107.jpg

Abb. 12. Der Projektor reprasentiert im kosmologischen Kontext die vollstandige
Geschichte des Universums. freepik.com

Abb. 13. Entstehung des Universums im Urknall. https://commons.wikimedia.
org/wiki/File:Universe_expansion-en.svg

Abb. 14. Das Event Horizon Telescope, ein weltweites Netzwerk synchronisierter
Radioteleskope, nahm 2017 dieses erste Bild des supermassiven Schwarzen
Lochs M87* auf. https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Black_hole_-_
Messier_87_crop_max_res.jpg

Abb. 15. Im Existentiellen Realismus ist die Realitat die vollstandige,
wachsende Filmrolle der Zeit (Vergangenheit und Zukunft). Existenz ist nur das
einzelne Bild, das von der Gegenwart beleuchtet wird. freepik.com

Abb. 16. Das Prinzip, dass die Lichtgeschwindigkeit fur alle Beobachter kon-
stantist, demonstriert, dass die Gleichzeitigkeit relativ ist. https://commons.
wikimedia.org/wiki/File:KonstdLichtgeschw.svg

Abb. 17. Eine gangige Visualisierung der Raumzeitkrimmung. https://commons.
wikimedia.org/wiki/File:Gravitation_space_source.svg

Abb. 18. Die Verschrankung (Entanglement) veranschaulicht, wie die Realitat
sofortige, nicht-lokale Informationsverbindungen zwischen Teilchen aufrechter-
halt, unabhangig von ihrer Entfernung in der Existenz (Raumzeit). gemini.google.
com

Abb. 19. Das Tibetische Sandmandala ist eine tiefgrindige Metapher fiir den
Existentiellen Realismus. https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mandala_
zel-tary.jpg

Abb. 20. Eine schematische Darstellung der Dimensionsentstehung, von
Punkten zu héherdimensionalen Strukturen. https://commons.wikimedia.org/
wiki/File:Dimension_levels.svg

Abb. 21. Der Flammarion-Stich ist ein Holzschnitt eines unbekannten Kiinstlers,
der erstmals in Camille Flammarions L'Atmosphere: Météorologie populaire
(1888) erschien. https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Flammarion.jpg

Abb. 22. Jean Piaget (1896-1980), der wegweisende Schweizer Psychologe, der
die Theorie der kognitiven Entwicklung des Kindes begriindete. https://com-
mons.wikimedia.org/wiki/File:IMAGEN_DE_JEAN_PIAGET.jpg



	_Hlk213234498
	Warum die Zeit weiterhin so wenig verstanden wird
	I. Sie ist zu vertraut.
	II. Die Physik hat keine allgemeine Antwort.
	III. Sie widersetzt sich der Intuition.
	IV. Die Philosophie hat sich zurückgezogen.
	V. Sie wurde instrumentalisiert.
	VI. Sie ist existenziell unbequem.

	
Eine Rückkehr zur Zeit

	Teil I – Grundlagen des Existenzrealismus
	Eine neue Perspektive auf die Zeit
	Den ersten Schritt ins Denken setzen
	Wo Theorien der Zeit aufeinanderprallen
	Jenseits von Presentismus, Eternalismus und Block
	Wenn Philosophie das Leben berührt
	Leben auf der Brücke der Zeit

	Existenz ≠ Realität
	Existenz und Realität: Der Scheinwerfer und die Bühne
	Wo die Sprache stolpert: Das Problem mit „Existenz“ und „Realität“
	Grenzen ziehen: Existenz als Jetzt, Realität als Mehr
	Spaziergang durch die Zeit: Existenz, Realität und Verantwortung

	Spuren und Möglichkeiten
	Streitfragen um Spuren und Möglichkeiten
	Die Ehrlichkeit des Verlustes und die Offenheit des Kommenden
	Alltägliche Bedeutung: Vergebung und Entschuldigung

	Gegenwärtig werden
	Die Frage öffnen
	Probleme, Schwierigkeiten und Meinungsverschiedenheiten
	Die Kraft des Gegenwärtig-Werdens
	Wenn Theorie Gestalt annimmt
	Die Fäden zusammenführen

	Gesetzmäßigkeit der Manifestation
	Zeit als Schwelle: Zur Problemstellung der Manifestation
	Herausforderungen und umstrittenes Terrain
	Von der Realität in die Existenz: Der Prozess der Manifestation
	Spuren in Wissenschaft und Kosmos
	Abschließende Gedanken: Der gesetzmäßige Fluss der Zeit

	Materie, Substanz und Stoff
	Reibung an den Rändern: Wo ER auf Widerstand trifft
	Wie man den Existenzrealismus widerlegen könnte
	Über die Seilbrücke gehen: Grenzen, Einsichten und das Gewicht des Jetzt

	Zeit ist keine gefrorene Landschaft
	Das Rätsel der Zeit öffnen
	Das Problem der eingefrorenen Zeit
	Jenseits des Blocks: Zeit in Bewegung
	Der Webstuhl der Zeit
	Abschließende Reflexion


	Teil II – Menschliche Kognition und Erfahrung
	Erinnerung, Antizipation und die gelebte Gegenwart
	Der gelebte Horizont der Zeit
	Spannungen am Rand des Jetzt
	Wie das Gehirn das Jetzt erschafft
	Wie das erweiterte Jetzt das Leben formt

	In die Zeit hineinwachsen
	In den Strom der Zeit eintreten
	Herausforderungen und Widersprüche im Verständnis der Zeit
	Die wachsende Zeitlinie des Kindes
	Anwendungen im Verständnis von Kindern
	Das menschliche Weben der Zeit

	Zeit, Geist und Wirklichkeit verweben
	Die Entfaltung der Struktur
	Das Problem mit der Zeit: Sprache, Wissenschaft und Paradox
	Zeit verweben: Zeit als Erzählung und Struktur
	Die filmische Metapher: Das Schneiden des Erlebens
	Fäden im Werden: Das Gewebe der Zeit leben

	Die zwei Welten der Zeit verbinden
	Warum die Zeit eine Brücke verlangt
	Wie die Gegenwart Vergangenheit und Zukunft berührt
	Anwendungen und Veranschaulichungen
	Lektionen aus Erinnerung und Antizipation

	Ethik über die Zeit hinweg
	Warum die Zeit unsere moralischen Entscheidungen prägt
	Wenn Ethik und Zeit aufeinandertreffen
	Ethik nach der Gegenwart: Verantwortung in der Zeit
	Durch die Zeit sehen: Moralpsychologie und die zeitliche Vorstellungskraft
	Verantwortung als Brücke zwischen den Generationen

	Die Psychophysiologie des Jetzt
	Umstrittene Auffassungen des Jetzt
	Psychophysiologie des Jetzt
	Alltägliche Gegenwärtigkeit: Herausforderungen und Anker

	Existenz ohne Zeugen
	Einwände und Dilemmata
	Die alte Gewohnheit: Der Mensch im Zentrum
	Gedanken zur Existenz ohne Beobachter


	Teil III – Die Grundlagen und strukturellen Horizonte der Realität
	Materie vor Geist
	Die Herausforderung, Existenz in der Materie zu verankern
	Das harte Licht der Gegenwart – Abstand vom Trost
	Das schließende Licht der Gegenwart

	Leben durch die Zeit
	Gewebe von Leben und Zeit
	Organismen in der Zeit – Erinnerung, Erwartung und Überleben
	Chronobiologie und menschliche Gesundheit
	Der Webstuhl des Jetzt – Ein abschließender Blick

	Zeitliche Weiten
	Eternalismus – Der unendliche Atlas
	Viele-Welten-Interpretation – Die gebrochene Unendlichkeit
	Präsentismus — Der verschwindende Punkt
	Existenzrealismus — Die lebendige Folge
	Hin zu einer bescheidenen Sicht auf die zeitliche Weite

	Anfang und Ende der Zeit
	Das Tor der Frage
	Konflikte des Denkens: Unendlichkeit, Endlichkeit und die Grenzen der Sprache
	Das kosmische Fragen neu denken
	Hypothetische zukünftige Anwendung
	Nach dem Ersten und Letzten Augenblick

	Technologie und die Realität der gegenwartszentrierten Maschine
	Die Herausforderung, Maschinen die Gegenwart zu lehren
	Den Existenzrealismus in Maschinendesign übersetzen
	Das Erwachen der Maschinenzeit
	Gefährten in der Zeit entwerfen

	Risse in der Projektion
	Tiefe Brüche von Zeit und Information
	Schwarze Löcher und die verborgene Ordnung der Zeit
	Was die Risse offenbaren


	Teil IV – Physik und natürliche Ordnung
	Raumzeit
	Raumzeit, Relativität und das Fortbestehen des Werdens
	Die Wiedergewinnung des Zeitflusses

	Quantenphysik und die Kraft der Gegenwart
	Warum die Gegenwart zählt
	Bruchlinien der Zeit: Quanten­debatten und Dilemmata
	Quantenphysik und die Kraft der Gegenwart
	Warum die Gegenwart die Realität bestimmt

	Verschränkte Realitäten
	Verschränkte Realitäten und die fragile Gegenwart
	Anwendungen: Von Quantenkommunikation bis Quantencomputing

	Quantenstillstand und der Zeno-Effekt
	Der Puls und die Pause der Zeit
	Quantenstillstand: Wenn Beobachtung den Lauf der Zeit anhält
	Erfrieren, Fließen und der Rhythmus des Werdens

	Universum als Schöpfungsmaschine
	Wenn Wände zu Türen werden: Das Zwei-Ebenen-Universum und der Prozess des Werdens
	Brücken zwischen Universen: Der ferne Horizont der Erforschung

	Gegenwart als dimensionale Entfaltung
	Entstehende Dimensionalität
	Die Entfaltung endet, der Fluss bleibt


	Teil V – Formalisierung und Theoriebildung
	Die Logik des Werdens
	Wenn das Nicht-Jetzt uns formt


	Teil VI – Synthese und Ausblick
	Die Fragilität der Existenz
	Das Paradox der Dauer
	Die Angst des Verschwindens
	Berührung des fragilen Realen
	Leben im Schwanken

	Die lebendige Grenze

	Epilog
	Referenzen




