


T e n z i n  C .  T r e p p

Existenz, Realität 
und Zeit 

thinker tank



ER 
Existenz, Realität und Zeit 
Tenzin C. Trepp

Alle Rechte vorbehalten. Dieses Buch oder Teile davon dürfen 
ohne die ausdrückliche schriftliche Genehmigung des Verlags 
in keiner Weise reproduziert oder verwendet werden, außer 
zur Verwendung von kurzen Zitaten in einer Buchrezension. 
Cover-Design und Innenlayout von Tenzin C. Trepp.

•	Website von Tenzin Trepp | www.tenz.in

•	Thinker tank | www.thinker-tank.net

2026 v 1.1 
 
Made in Switzerland „Die Zeit ist das bewegte Abbild 

der Ewigkeit, doch der Geist muss 
sich über die Zeit erheben, um das 

unveränderliche Jetzt zu berühren.“

— Plotin, Enneaden III.7 & V.1 (ca. 270 n. Chr.)

Dieses FSC-zertifizierte Papier erfüllt die höchsten ökologischen und sozialen 
Standards. Es ist bleifrei, säurefrei und gepuffert – haltbar, umweltfreundlich 
und aus nachwachsenden Holzwerkstoffen hergestellt.



Warum die Zeit weiterhin so wenig verstanden wird	 9

I. Sie ist zu vertraut.	 11

II. Die Physik hat keine allgemeine Antwort.	 11

III. Sie widersetzt sich der Intuition.	 12

IV. Die Philosophie hat sich zurückgezogen.	 12

V. Sie wurde instrumentalisiert.	 13

VI. Sie ist existenziell unbequem.	 13

 
Eine Rückkehr zur Zeit	 14

Teil I – Grundlagen des Existenzrealismus	 16

Eine neue Perspektive auf die Zeit	 17

Den ersten Schritt ins Denken setzen	 18

Wo Theorien der Zeit aufeinanderprallen	 19

Jenseits von Presentismus, Eternalismus und Block	 21

Wenn Philosophie das Leben berührt	 36

Leben auf der Brücke der Zeit	 38

Existenz ≠ Realität	 39

Existenz und Realität: Der Scheinwerfer und die Bühne	 40

Wo die Sprache stolpert: Das Problem mit „Existenz“ und „Realität“	 42

Grenzen ziehen: Existenz als Jetzt, Realität als Mehr	 44

Spaziergang durch die Zeit: Existenz, Realität und Verantwortung	 54

Spuren und Möglichkeiten	 56

Streitfragen um Spuren und Möglichkeiten	 59

Die Ehrlichkeit des Verlustes und die Offenheit des Kommenden	 61

Alltägliche Bedeutung: Vergebung und Entschuldigung	 65

Gegenwärtig werden	 67

Die Frage öffnen	 68

Probleme, Schwierigkeiten und Meinungsverschiedenheiten	 70

Die Kraft des Gegenwärtig-Werdens	 72

Wenn Theorie Gestalt annimmt	 77

Die Fäden zusammenführen	 79

Gesetzmäßigkeit der Manifestation	 81

Zeit als Schwelle: Zur Problemstellung der Manifestation	 83

Herausforderungen und umstrittenes Terrain	 85

Von der Realität in die Existenz: Der Prozess der Manifestation	 87

Spuren in Wissenschaft und Kosmos	 100

Abschließende Gedanken: Der gesetzmäßige Fluss der Zeit	 101

Materie, Substanz und Stoff	 103

Reibung an den Rändern: Wo ER auf Widerstand trifft	 105

Wie man den Existenzrealismus widerlegen könnte	 107

Über die Seilbrücke gehen: Grenzen, Einsichten und das Gewicht des Jetzt	 116

Zeit ist keine gefrorene Landschaft	 117

Das Rätsel der Zeit öffnen	 118

Das Problem der eingefrorenen Zeit	 120

Jenseits des Blocks: Zeit in Bewegung	 122

Der Webstuhl der Zeit	 132

Abschließende Reflexion	 134

Teil II – Menschliche Kognition und Erfahrung	 136

Erinnerung, Antizipation und die gelebte Gegenwart	 136

Der gelebte Horizont der Zeit	 138

Spannungen am Rand des Jetzt	 139

Wie das Gehirn das Jetzt erschafft	 141

Wie das erweiterte Jetzt das Leben formt	 148

In die Zeit hineinwachsen	 151

In den Strom der Zeit eintreten	 152

Herausforderungen und Widersprüche im Verständnis der Zeit	 154

Die wachsende Zeitlinie des Kindes	 156

Anwendungen im Verständnis von Kindern	 160

Das menschliche Weben der Zeit	 161

Zeit, Geist und Wirklichkeit verweben	 163

Die Entfaltung der Struktur	 164

Das Problem mit der Zeit: Sprache, Wissenschaft und Paradox	 166

Zeit verweben: Zeit als Erzählung und Struktur	 168

Die filmische Metapher: Das Schneiden des Erlebens	 174

Fäden im Werden: Das Gewebe der Zeit leben	 176

Die zwei Welten der Zeit verbinden	 177

Warum die Zeit eine Brücke verlangt	 178

Wie die Gegenwart Vergangenheit und Zukunft berührt	 180



Anwendungen und Veranschaulichungen	 185

Lektionen aus Erinnerung und Antizipation	 187

Ethik über die Zeit hinweg	 189

Warum die Zeit unsere moralischen Entscheidungen prägt	 191

Wenn Ethik und Zeit aufeinandertreffen	 193

Ethik nach der Gegenwart: Verantwortung in der Zeit	 194

Durch die Zeit sehen: Moralpsychologie und die zeitliche Vorstellungskraft	 198

Verantwortung als Brücke zwischen den Generationen	 199

Die Psychophysiologie des Jetzt	 201

Umstrittene Auffassungen des Jetzt	 203

Psychophysiologie des Jetzt	 205

Alltägliche Gegenwärtigkeit: Herausforderungen und Anker	 210

Existenz ohne Zeugen	 212

Einwände und Dilemmata	 214

Die alte Gewohnheit: Der Mensch im Zentrum	 216

Gedanken zur Existenz ohne Beobachter	 224

Teil III – Die Grundlagen und strukturellen  
Horizonte der Realität	 226

Materie vor Geist	 226

Die Herausforderung, Existenz in der Materie zu verankern	 228

Das harte Licht der Gegenwart – Abstand vom Trost	 230

Das schließende Licht der Gegenwart	 242

Leben durch die Zeit	 243

Gewebe von Leben und Zeit	 245

Organismen in der Zeit – Erinnerung, Erwartung und Überleben	 246

Chronobiologie und menschliche Gesundheit	 252

Der Webstuhl des Jetzt – Ein abschließender Blick	 253

Zeitliche Weiten	 254

Eternalismus – Der unendliche Atlas	 257

Viele-Welten-Interpretation – Die gebrochene Unendlichkeit	 260

Präsentismus — Der verschwindende Punkt	 263

Existenzrealismus — Die lebendige Folge	 265

Hin zu einer bescheidenen Sicht auf die zeitliche Weite	 269

Anfang und Ende der Zeit	 270

Das Tor der Frage	 271

Konflikte des Denkens: Unendlichkeit, Endlichkeit und die Grenzen der Sprache	 273

Das kosmische Fragen neu denken	 275

Hypothetische zukünftige Anwendung	 288

Nach dem Ersten und Letzten Augenblick	 289

Technologie und die Realität der gegenwartszentrierten Maschine	 290

Die Herausforderung, Maschinen die Gegenwart zu lehren	 293

Den Existenzrealismus in Maschinendesign übersetzen	 294

Das Erwachen der Maschinenzeit	 299

Gefährten in der Zeit entwerfen	 301

Risse in der Projektion	 303

Tiefe Brüche von Zeit und Information	 305

Schwarze Löcher und die verborgene Ordnung der Zeit	 307

Was die Risse offenbaren	 316

Teil IV – Physik und natürliche Ordnung	 318

Raumzeit	 318

Raumzeit, Relativität und das Fortbestehen des Werdens	 320

Die Wiedergewinnung des Zeitflusses	 328

Quantenphysik und die Kraft der Gegenwart	 329

Warum die Gegenwart zählt	 331

Bruchlinien der Zeit: Quantendebatten und Dilemmata	 333

Quantenphysik und die Kraft der Gegenwart	 335

Warum die Gegenwart die Realität bestimmt	 342

Verschränkte Realitäten	 343

Verschränkte Realitäten und die fragile Gegenwart	 347

Anwendungen: Von Quantenkommunikation bis Quantencomputing	 353

Quantenstillstand und der Zeno-Effekt	 355

Der Puls und die Pause der Zeit	 357

Quantenstillstand: Wenn Beobachtung den Lauf der Zeit anhält	 359

Erfrieren, Fließen und der Rhythmus des Werdens	 360

Universum als Schöpfungsmaschine	 362

Wenn Wände zu Türen werden: Das Zwei-Ebenen-Universum und der Prozess des Werdens	 364



Brücken zwischen Universen: Der ferne Horizont der Erforschung	 370

Gegenwart als dimensionale Entfaltung	 372

Entstehende Dimensionalität	 373

Die Entfaltung endet, der Fluss bleibt	 383

Teil V – Formalisierung und Theoriebildung	 385

Die Logik des Werdens	 385

Wenn das Nicht-Jetzt uns formt	 394

Teil VI – Synthese und Ausblick	 396

Die Fragilität der Existenz	 396

Das Paradox der Dauer	 398

Die Angst des Verschwindens	 400

Berührung des fragilen Realen	 403

Leben im Schwanken	 405

Die lebendige Grenze	 406

Epilog	 408

Referenzen	 410

Warum die Zeit weiterhin so 
wenig verstanden wird

„Denn ewig und immer gibt es nur das Jetzt – ein und dasselbe Jetzt.  
Die Gegenwart ist das Einzige, das kein Ende hat.“

— Schrödinger, E. (1956). My View of the World (P. Eckstein, Übers.). 
Cambridge University Press. (Original erschienen 1961 als Mein 

Weltbild)

Dieses Buch, ER: Existenz, Realität und Zeit, führt das Projekt fort und 
vertieft es, das im vergangenen Jahr mit Zeit erklärt: Einführung in die Welt 
des Werdens begonnen wurde. 
Jener erste Band bot einen zugänglichen Überblick über das Problem 
der Zeit, indem er wissenschaftliche, philosophische und erfahrungs-
bezogene Perspektiven zu einem kohärenten Bild verband. Zeit erklärt 
war als Einführung gedacht – als Wegweiser durch die vielfältigen 
Weisen, in denen Zeit unsere Welt formt, und als erste Formulierung des 
Denkmodells, das ich Existenzrealismus nenne.
Die Resonanz auf dieses Buch war überaus ermutigend. Ich 
erhielt zahlreiche Rückmeldungen aus Philosophie, Physik und 
Kognitionswissenschaft – und ebenso von Leserinnen und Lesern 
außerhalb der akademischen Welt. Ein häufig geäußerter Wunsch war, 
die Argumente zu vertiefen, Beispiele auszubauen und Themen weit-
erzuentwickeln, die im ersten Band nur angedeutet waren. Wenn Zeit 
erklärt die Tür geöffnet hat, dann lädt Existenz, Realität und Zeit dazu ein, 
hindurchzutreten.
ER: Existenz, Realität und Zeit ist daher als vertiefende Untersuchung 
des Existenzrealismus zu verstehen – nicht als populäre Einführung, son-
dern als kontinuierliche philosophische Analyse. Während das frühere 
Buch das Gelände weit umspannte, verweilt dieses bei den Details, stellt 
präzisere Fragen und sucht umfassendere Antworten.



1110 Warum die Zeit weiterhin so wenig verstanden wird

Zeit ist vielleicht die grundlegendste Bedingung der Existenz. Alles, was 
wir kennen und tun, entfaltet sich in ihr; kein Ereignis entkommt ihr, keine 
Erfahrung steht außerhalb von ihr. Zu existieren heißt, in der Zeit zu exist-
ieren – eine nahezu universelle Wahrheit. Und doch bleibt die Zeit, trotz 
dieser zentralen Stellung, eines der am wenigsten verstandenen Themen 
in Wissenschaft und Philosophie. Darin liegt ein Paradox: Dasjenige 
Gefüge, das Existenz überhaupt erst ermöglicht, ist allzu oft an den Rand 
ernsthafter Untersuchung gedrängt worden.
Die Wissenschaft behandelt Zeit häufig als nebensächlich – als Achse 
auf einem Diagramm, als Parameter in einer Gleichung, als stillen 
Hintergrund der Bewegung. Die Philosophie wiederum hat sich von ihrer 
früheren Faszination für die Zeit entfernt und sich engeren, technischen 
Fragen zugewandt; ihre Metaphysik ist dabei merkwürdig unentwickelt 
geblieben. Und im Alltag ist die Zeit zu Uhren und Kalendern geschrumpft 
– ein Werkzeug zur Organisation von Abläufen, nicht mehr ein Rätsel, das 
es zu erforschen gilt.
Diese verbreitete Vernachlässigung ist kein Zufall. Sie beruht auf einer 
Reihe von Umständen, die die Zeit als Untersuchungsgegenstand 
besonders schwer fassbar machen. Zeit ist uns zu nah, zu sehr in 
unser unmittelbares Bewusstsein eingewoben, um sie mit Distanz zu 
betrachten. Ihre Natur entzieht sich einfachen Theorien, und wo solche 
existieren, widersprechen sie oft unserer Erfahrung. Die Philosophie 
hat sich vor dem Problem zurückgezogen, die Physik ist in unvereinbare 
Modelle zerfallen, und die Kultur hat die Zeit zu einer Ressource gemacht, 
die es zu managen gilt. In ihrer Tiefe jedoch beunruhigt sie uns: Sie erin-
nert an Veränderung, Vergänglichkeit und Tod. Aus all diesen Gründen 
wird das Thema Zeit zu oft umgangen, statt ihm direkt ins Auge zu sehen.

Warum also ist gerade die grundlegendste Bedingung des Daseins so 
wenig verstanden? Mehrere sich überlagernde Gründe helfen, dieses 
Paradox zu erklären:

I. Sie ist zu vertraut.

Wir leben nach der Uhr. Vom Moment des Aufstehens bis zum 
Einschlafen strukturiert die Zeit unsere Tage: Wecker bestimmen, 
wann wir erwachen, Kalender legen unsere Verpflichtungen fest, und 
Stundenpläne zerteilen das Leben in messbare Einheiten. Diese stän-
dige Verstrickung vermittelt uns den Eindruck, Zeit wirklich zu verstehen. 
In Wahrheit verstehen wir jedoch nur die Werkzeuge, die wir zu ihrer 
Erfassung geschaffen haben – Uhren, Kalender, Zeitpläne. Es sind nüt-
zliche, aber oberflächliche Konstruktionen: Sie messen Intervalle, sagen 
aber nichts über das Wesen der Zeit selbst. Wie ein Fisch im Wasser sind 
wir so tief in die zeitliche Erfahrung eingetaucht, dass wir sie kaum je 
bemerken. Gerade diese Nähe blendet uns für ihre Tiefe und erzeugt die 
Illusion, es gäbe kein Geheimnis mehr zu ergründen.

II. Die Physik hat keine allgemeine Antwort.

Die Wissenschaft hat unser Verständnis der Natur auf zahllose Weisen 
revolutioniert, doch im Hinblick auf die Zeit bleibt ihr Befund zerrissen. 
Die klassische Physik, im Gefolge Newtons, behandelte Zeit als absolut 
– als universelles Ticken, das unabhängig von allem anderen fortläuft. 
Einstein stürzte dieses Bild mit der Relativitätstheorie: Zeit erwies sich 
als elastisch, verknüpft mit Bewegungsgeschwindigkeit und Gravitation. 
Plötzlich gab es kein einziges „Jetzt“ mehr, das für alle und überall galt. 
Zugleich brachte die Quantenmechanik ein weiteres Rätsel, indem sie die 
Zeit nicht als dynamischen Prozess, sondern als statischen Parameter 
behandelte – als Hintergrund, vor dem sich Teilchen entwickeln. Keine 
Theorie hat es bislang geschafft, diese Perspektiven zu einem stimmi-
gen Ganzen zu verbinden. Das Ergebnis ist, dass die Physik, bei all ihren 
Erfolgen, widersprüchliche Bilder der Zeit liefert – mal absolut, mal rela-
tiv, mal bloßer Hintergrundparameter – ohne ein einheitliches Konzept, 
das sie zusammenführt.



1312 Warum die Zeit weiterhin so wenig verstanden wird

III. Sie widersetzt sich der Intuition.

Der Mensch erlebt die Zeit wie einen Fluss, der unaufhörlich vom 
Zukünftigen über die Gegenwart ins Vergangene strömt. Wir spüren uns 
von diesem Strom getragen, unfähig anzuhalten, immer weitergetrie-
ben vom Werden. Viele wissenschaftliche Modelle bestreiten jedoch, 
dass ein solcher Fluss überhaupt existiert. Das in der Relativitätstheorie 
verankerte „Blockuniversum“ etwa legt nahe, dass Vergangenheit, 
Gegenwart und Zukunft gleichermaßen real sind – dass die Zeit nicht 
vergeht, sondern einfach ist. Nach dieser Auffassung ist unser Erleben 
des Zeitflusses eine psychologische Täuschung. Die Schwierigkeit liegt 
in der Kluft zwischen gelebter Erfahrung und abstrakter Theorie: Die 
eine besteht auf der Bewegung der Zeit, die andere leugnet sie. Weder 
Wissenschaft noch Philosophie haben bisher überzeugend gezeigt, wie 
sich diese Lücke überbrücken lässt. So bleibt gerade das, was uns am 
unmittelbarsten erscheint – das empfundene Vergehen der Zeit – eines 
der am wenigsten erklärten Phänomene in den formalen Theorien.

IV. Die Philosophie hat sich zurückgezogen.

Über Jahrhunderte hinweg haben sich Philosophinnen und Philosophen 
mit der Zeit auf tiefster Ebene auseinandergesetzt. Augustinus gab einst 
zu, er wisse genau, was Zeit sei – bis er versuchen sollte, es zu erklären. 
Kant verstand Zeit als „reine Form der Anschauung“, die jede Erfahrung 
strukturiert. Bergson sprach von der durée, dem qualitativen Fluss 
gelebter Dauer. Doch im 20. Jahrhundert hat die Philosophie solche 
Grundfragen weitgehend aufgegeben. Unter dem Einfluss der sprach- 
und analytischen Wende richtete sich das Interesse vieler Denkerinnen 
und Denker auf die Analyse von Sprache, Logik und begrifflichen 
Theorien, statt sich mit den rohen metaphysischen Fragen auseinander-
zusetzen. So wurde die Zeit, einst ein zentrales philosophisches Thema, 
weitgehend an die Physik abgegeben. Diese jedoch, wie wir gesehen 
haben, hat bislang keine umfassende Antwort geliefert. Der Rückzug der 
Philosophie hat daher gerade dort ein Vakuum hinterlassen, wo eine tief-
ere Auseinandersetzung mit der Zeit am dringendsten wäre.

V. Sie wurde instrumentalisiert.

Die moderne Kultur fragt kaum mehr, was Zeit ist, sondern nur noch, 
wie sie genutzt werden kann. Zeit ist zur Ware geworden – gemessen 
in Löhnen, verrechenbaren Stunden und Produktivität. „Zeit ist Geld“ 
ist nicht nur ein Sprichwort, sondern Ausdruck einer verinnerlichten 
Zweckorientierung. Wir optimieren Zeit mit digitalen Kalendern, Effizienz-
Apps und Produktivitätsstrategien. Doch indem wir sie als Ressource 
behandeln, reduzieren wir sie auf ein Mittel und übersehen ihre Rolle 
als Bedingung der Existenz selbst. Diese Instrumentalisierung lässt 
Gesellschaften reibungslos funktionieren, verschleiert aber das tiefere 
Rätsel. Zeit erscheint nicht länger als Thema erster Ordnung, sondern 
nur noch als etwas, das es zu verwalten gilt. In dieser Reduktion geht ihre 
objektive Bedeutung fast vollständig verloren.

VI. Sie ist existenziell unbequem.

Zeit ist nicht nur abstrakt, sondern sehr persönlich. Sie konfrontiert uns 
mit Vergänglichkeit, Altern und Tod. Sich ernsthaft mit Zeit zu befassen, 
heißt zu erkennen, dass nichts von Dauer ist – weder unsere Erfahrungen 
noch unsere Beziehungen, nicht einmal wir selbst. Die Gegenwart, so leb-
endig sie erscheint, ist flüchtig; die Zukunft ungewiss; die Vergangenheit 
vorbei. Diese existentielle Dimension macht die Zeit zu einem Thema, 
dem wir oft ausweichen. Es ist einfacher, sich mit Produktivität, 
Zeitplänen oder wissenschaftlichen Modellen zu beschäftigen, als der 
nackten Tatsache unserer Endlichkeit ins Auge zu sehen. Doch dieses 
Ausweichen hat einen Preis: Wer sich der Zeit nicht stellt, stellt sich letz-
tlich der eigenen Existenz nicht. Philosophie und Wissenschaft haben 
sich oft nicht nur deshalb von der Zeit abgewandt, weil sie theoretisch 
schwierig ist, sondern weil sie existenziell beunruhigt. Sich der Zeit zu 
stellen heißt, sich selbst zu begegnen.

Diese Faktoren haben ein intellektuelles Vakuum entstehen lassen. 
Weder Physik noch Philosophie bieten bislang für sich genommen eine 
integrierte Auffassung der Zeit, die empirisches Wissen und gelebte 
Erfahrung miteinander in Einklang bringt.



1514 Eine Rückkehr zur Zeit

 
Eine Rückkehr zur Zeit

Der Moment ist längst überfällig für eine erneute Untersuchung des 
Wesens der Zeit – eine Untersuchung, die weder in bloßen Gleichungen 
erstarrt, noch sich hinter poetischen Bildern versteckt, noch die Zeit 
als kognitive Täuschung abtut. Zu lange wurde sie als Nebenprodukt 
betrachtet, als sekundärer Aspekt tieferer Prozesse oder als bloßes 
Gerüst für Theorien. Doch wenn Zeitlichkeit tatsächlich allem Sein 
zugrunde liegt, darf sie nicht länger Randthema bleiben. Wir müssen sie 
in das Zentrum von Philosophie und Wissenschaft zurückführen – nicht 
als Schwierigkeit, der man ausweicht, sondern als den Boden, auf dem 
jedes andere Problem steht.

Eine solche Untersuchung kann sich nicht innerhalb der Grenzen 
einer einzelnen Disziplin vollziehen. Die Physik liefert unverzicht-
bare Einsichten darüber, wie sich Zeit unter den Bedingungen von 
Bewegung, Gravitation und quantitativer Unbestimmtheit verhält. 
Die Phänomenologie hingegen zeigt, wie Zeit erlebt wird – wie das 
Bewusstsein den Fluss von Gegenwart und Erinnerung bewohnt. Die 
Kognitionswissenschaft fügt eine weitere Dimension hinzu, indem sie 
offenlegt, wie das Gehirn zeitliche Ordnung und Kontinuität konstrui-
ert. Theoretische Konzepte müssen diese Fäden zusammenführen und 
nicht nur fragen, wie Zeit erscheint oder gemessen wird, sondern was 
Zeit im Grunde ist. Erst an der Schnittstelle dieser Ansätze kann ein 
kohärentes, integriertes Bild entstehen – eines, das sowohl der Strenge 
der Wissenschaft als auch der Tiefe der Erfahrung gerecht wird.
Um dieser Herausforderung zu begegnen, schlage ich ein Denkmodell 
vor, das ich Existenzrealismus nenne. Anstatt mit mathematischen 
Formalismen oder spekulativer Kosmologie zu beginnen, geht es vom 
unbestreitbaren Faktum der Gegenwart aus. Die Gegenwart ist das 
einzige Gebiet, in dem Existenz unmittelbar bestätigt werden kann – 
hier ist Sein nicht abgeleitet, sondern erlebt. Von diesem Ankerpunkt 
aus rekonstruiert der Existenzrealismus ein gestuftes Verständnis von 
Realität: Vergangenheit und Zukunft werden als real anerkannt – sie 
tragen Gewicht und Wirkung –, doch sie sind nicht in demselben Sinne 

existent wie die Gegenwart. Sie gehören zur Realität, nicht zur Existenz: 
Sie prägen das Mögliche und beeinflussen, was tatsächlich wird, doch 
sie sind selbst nicht gegenwärtig vor uns. Diese Unterscheidung erlaubt 
es, sowohl die Wahrheit wissenschaftlicher Modelle, die auf Relationen 
über Vergangenheit und Zukunft beruhen, als auch die Wahrheit 
unmittelbarer Erfahrung, die auf der Vorrangstellung des Jetzt besteht, 
zusammenzuhalten.
So lehnt der Existenzrealismus wissenschaftliche Modelle nicht ab, 
sondern stellt ihre Voraussetzungen neu ins Licht. Das dominierende 
metaphysische Weltbild des 20. Jahrhunderts stellte das Sein ins 
Zentrum – die Welt als Ansammlung von Entitäten, die in der Zeit fort-
bestehen. Der Existenzrealismus hingegen setzt das Werden ins Zentrum 
– Veränderung, Übergang, das fortwährende Entstehen der Gegenwart. 
Um die Struktur der Existenz zu verstehen, müssen wir nicht mit 
statischen Kategorien beginnen, sondern mit dem dynamischen Prozess, 
durch den sich die Gegenwart ständig erneuert.
Die Konsequenzen sind weitreichend. Um Existenz zu verstehen, müs-
sen wir begreifen, wie die Zeit sie begründet. Um zu klären, was wir unter 
Realität verstehen, müssen wir zeigen, wie Vergangenheit und Zukunft 
– obwohl nicht existent – die Gegenwart formen und begrenzen. Um 
Kausalität zu verstehen, müssen wir untersuchen, wie zeitliche Ordnung 
Ursachen überhaupt möglich macht. Um Identität zu fassen, müssen 
wir analysieren, wie das Selbst in der Zeit fortbesteht und sich zugleich 
wandelt. Um Handlungsfähigkeit zu begreifen, müssen wir erkennen, wie 
unsere Entscheidungen sich in zeitlichen Horizonten entfalten, die über 
den Moment der Handlung hinausreichen. Kurz: Die Zeit ist kein optio-
nales Thema, sondern der Schlüssel, um Existenz, Realität, Kausalität, 
Identität und Handlung zu begreifen.
Zeit zu verstehen heißt, ihr direkt zu begegnen – ohne uns hinter 
Abstraktionen zu verbergen, die ihren Fluss austrocknen, oder hinter 
Theorien, die sie zur Illusion erklären. Zeit verdient es, als real verstanden 
zu werden: nicht als Nebenprodukt, nicht als geistige Projektion, nicht als 
mathematische Bequemlichkeit, sondern als jene Bedingung, durch die 
Existenz überhaupt wird.



1716 Eine Rückkehr zur Zeit

Teil I – Grundlagen des 
Existenzrealismus

„Von allen Hindernissen, die einer wirklich durchdringenden 
Darstellung der Existenz im Wege stehen, ragt keines so entmutigend 

auf wie die Zeit. Die Zeit erklären? Nicht ohne die Existenz zu 
erklären. Die Existenz erklären? Nicht ohne die Zeit zu erklären. 
Die tiefe und verborgene Verbindung zwischen Zeit und Existenz 

aufzudecken – das ist eine Aufgabe für die Zukunft.“ 
 

— John A. Wheeler, „How Come the Quantum?“, Annals of the New 
York Academy of Sciences, Bd. 480 (1986), S. 304.

Eine neue Perspektive auf die 
Zeit

Im Jahr 46 v. Chr. stand Julius Cäsar vor einem einzigartig praktischen 
und zugleich philosophischen Dilemma: Die Zeit selbst war aus dem Takt 
geraten. Der römische Mondkalender hatte sich von den Jahreszeiten 
entfernt, Feste verschoben sich, der Rhythmus des öffentlichen Lebens 
geriet durcheinander. Cäsars julianische Kalenderreform war mehr als 
ein administratives Korrekturprojekt – sie verankerte Roms Verständnis 
von Vergangenheit und Zukunft neu und zeigte, dass selbst ein Kalender 
stillschweigend bestimmt, wie eine Zivilisation in der Zeit lebt.
Bemerkenswert ist dabei nicht nur die technische Lösung, sondern 
die tiefere Annahme, die ihr zugrunde lag. Als Cäsar verfügte, dass zur 
Wiederherstellung der Ordnung 90 zusätzliche Tage eingefügt werden 
sollten, existierten diese Tage noch in keiner gegenwärtigen Weise. Und 
doch wurden sie als real genug behandelt, um Bürger zu verpflichten, 
Arbeit zu strukturieren und Rituale zu ordnen. Heere marschierten nach 
Daten, die noch nicht gekommen waren; Bauern säten nach Monaten, die 
nur als Linien auf Pergament existierten. Das Reich selbst funktionierte 
auf der Grundlage einer Zukunft, die noch keine Existenz hatte – und den-
noch eine unbestreitbare Wirkkraft besaß.

Was in Rom geschah, ist keineswegs einzigartig. Jede Gesellschaft, ob 
antik oder modern, lebt nach Kalendern, Verträgen und Verpflichtungen, 
die sich auf das Noch-nicht stützen. Der Kalender markiert nicht bloß 
den Ablauf der Tage – er projiziert Realität nach vorn und behauptet, 
dass die Zukunft, so abwesend sie auch ist, bereits in das Gewebe von 
Entscheidung und Verantwortung eingewoben ist. Damit bestätigt er still 
eine Wahrheit: Wir können nicht leben, als gäbe es Vergangenheit und 
Zukunft nicht. Sie mögen in der Gegenwart nicht existieren, doch sie sind 
real genug, um zu bestimmen, wie wir essen, lieben, bauen und regieren.
So zeigt eine einfache Kalenderreform, was die Philosophie oft nur 
schwer in Worte fassen kann. Vergangenheit und Zukunft stehen zwar 
nicht auf der Bühne der lebendigen Gegenwart, doch sie drücken mit 
einem Gewicht auf uns, das sich nicht leugnen lässt. Die umfassendere 



1918 Eine neue Perspektive auf die Zeit

Frage lautet: Wie sollen wir dieses Gewicht verstehen – was bedeutet es, 
dass etwas real sein kann, ohne jetzt zu existieren? Dieses Rätsel greift 
das folgende Kapitel auf – im Denkmodell des Existenzrealismus.1

Den ersten Schritt ins Denken setzen

Die Zeit umgibt uns vollständig, und doch versuchen wir unablässig, ihr 
Wesen festzuhalten. Wenn wir uns die einfachsten Fragen stellen – Was 
ist in der Zeit real? Was existiert? Und wann? – zerfallen unsere Antworten 
in Theorien, die jeweils etwas Wesentliches erfassen, aber nie das Ganze. 
Die Debatten über die Zeit schwingen wie ein Pendel: Konzentrieren wir 
uns nur auf die Gegenwart, verschwindet der Rest der Zeit; strecken wir 
uns nach der Ewigkeit, verliert das lebendige Jetzt seinen Puls. Dieses 
Kapitel betritt jenen umstrittenen Raum und schlägt eine neue Balance 
vor – das Denkmodell des Existenzrealismus.
Diese Debatten mögen abstrakt erscheinen, eine Beschäftigung für 
Philosophinnen und Philosophen – doch ihre Tragweite reicht weit. 
Wenn die Vergangenheit nichts wäre, was bliebe von Erinnerung oder 
Verantwortung? Und wenn die Zukunft bereits feststünde, was würde 
aus Freiheit und Veränderung? Solche Fragen treffen den Kern unseres 
Lebens – sie berühren, wie wir trauern, hoffen und die Welt gestalten, 
die wir bewohnen. Zeit ist kein bloßes Thema der Metaphysik; sie ist die 
Bühne, auf der jedes menschliche Drama spielt.
Betrachten wir unsere Alltagssprache. Wir sagen: „Die Dinosaurier sind 
real – obwohl sie verschwunden sind“, oder „Der Sturm morgen ist real 
genug, dass ich besser einen Schirm mitnehme.“ Solche Sätze fügen 
sich nur schwer in die gängigen philosophischen Theorien. Der strikte 
Presentismus, der behauptet, nur die Gegenwart existiere, hat Mühe, 
den verschwundenen Kreaturen oder den noch nicht eingetretenen 
Ereignissen Realität zuzuschreiben. Der Eternalismus, der Zeit als fes-
tes Gefüge von Ereignissen versteht, kann Dinosaurier und Stürme zwar 
berücksichtigen, doch um den Preis, die Einzigartigkeit des gegenwärti-
gen Augenblicks zu leugnen, in dem wir tatsächlich leben. Die Growing-
Block-Theorie erklärt Vergangenheit und Gegenwart für real, lässt aber 
die Zukunft offen – und ringt zugleich mit der Frage, was es bedeutet, 
dass Realität „wächst“. Jede dieser Positionen bewahrt einen Teil unserer 

1	 Trepp, T. C. (2025). Existential Realism: A Distinct Ontological Framework Beyond Presentism. (Preprint) https://
philpapers.org/archive/TENERM.pdf DOI: 10.5281/zenodo.17034826

zeitlichen Intuition, gibt aber einen anderen auf.

Hier bietet der Existenzrealismus einen neuen Ansatz. Anstatt uns 
zwischen einer flüchtigen Gegenwart und einer erstarrten Ewigkeit 
entscheiden zu lassen, führt er eine einfache, aber folgenreiche 
Unterscheidung ein: Existieren ist nicht dasselbe wie real sein. 
Existenz ist, in dieser Sicht, dem vorbehalten, was jetzt und im Prinzip 
beobachtbar ist. Realität hingegen reicht weiter – sie umfasst die 
Vergangenheit, die Spuren hinterlassen hat, und die Zukunft, die durch 
Erwartung und Vorbereitung Schatten vorauswirft. Nur die Gegenwart 
existiert, doch Vergangenheit und Zukunft bleiben real.
Philosophische Auffassungen der Zeit haben viele Gestalten angenom-
men. Der Presentismus hält daran fest, dass nur die Gegenwart existiert. 
Der Eternalismus betrachtet Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft als 
gleichermaßen real – wie Punkte in einer vollendeten Struktur. Diese Sicht 
spricht unsere alltägliche Intuition an: Wir wissen, dass das Vergangene 
fortwirkt und das Künftige uns beeinflusst. Sie verspricht zudem begrif-
fliche Klarheit und bietet ein Konzept, das zwischen Auflösung und 
Determinismus vermittelt.
Die folgenden Seiten untersuchen, wie der Existenzrealismus sich zu 
diesen Alternativen – Presentismus, Eternalismus und Growing Block 
– verhält, und wie er die Rätsel von Wahrheit, Kausalität, Relativität 
und Zeitfluss neu fasst. Vor allem aber versucht er, wissenschaftliche 
Erkenntnis und gelebte Erfahrung zu verweben – und jenes Empfinden zu 
erhellen, dass die Gegenwart zwar einzigartig ist, doch nie für sich allein 
steht.

Wo Theorien der Zeit aufeinanderprallen

Die philosophische Untersuchung der Zeit ringt seit jeher mit der 
Aufgabe, die Gegenwart mit der Last der Vergangenheit und der 
Anziehung der Zukunft zu versöhnen. Der Presentismus klingt 
zunächst nach gesundem Menschenverstand, steht jedoch vor ernsten 
Problemen – etwa in Bezug auf Wahrheit, personale Identität und seinen 
Widerspruch zur Relativitätstheorie.

Der Eternalismus hingegen präsentiert die Zeit als abgeschlossenes 
Archiv, in dem jede Seite gleichermaßen real ist. Dieses Modell passt ele-
gant sowohl zur Geschichtsschreibung als auch zur vierdimensionalen 



2120 Eine neue Perspektive auf die Zeit

Raumzeit der Relativität – doch zu einem hohen Preis: Das erlebte 
Strömen von Wandel und Möglichkeit erscheint als bloße Täuschung des 
Bewusstseins. Freiheit – und mit ihr das Drama des Werdens – scheint 
ausgelöscht, wenn die Taten von morgen bereits neben denen von 
gestern eingetragen stehen.

Die Growing-Block-Theorie bietet einen Kompromiss: Vergangenheit 
und Gegenwart existieren, die Zukunft noch nicht. Man stelle sich die 
Realität wie ein Buch vor, das Seite für Seite geschrieben wird – gestern 
fest, heute in Bewegung, morgen noch leer. Dieses Bild bewahrt die 
Beständigkeit der Vergangenheit und die Offenheit der Zukunft. Doch 
auch hier stellen sich Schwierigkeiten: Wie wächst dieses „Buch“ – 
und durch welchen Mechanismus werden neue Seiten hinzugefügt? 
Zu sagen, der Block „wachse“, impliziert eine verborgene Zeit, in der 
dieses Wachstum stattfindet – eine unbequeme Zusatzannahme. Zudem 
erschüttert die Relativität die Vorstellung einer universellen Gegenwart, 
die zugleich im gesamten Kosmos geschrieben würde.

Unter all diesen Positionen liegt ein bedeutungsvolleres Unbehagen: 
Keine erfasst zugleich die Lebendigkeit der Gegenwart und das fortdau-
ernde Gewicht anderer Zeiten ohne Widerspruch. Der Presentismus 
bewahrt die Frische des Jetzt, löst aber den Rest der Zeit in Nichts auf. 
Der Eternalismus verleiht allen Momenten gleiche Realität, glättet jed-
och jene Bewegung, die zeitliches Leben überhaupt erst ausmacht. Die 
Growing-Block-Theorie hält Festigkeit und Offenheit zusammen, stolpert 
aber über die Frage, wie „Werden“ physikalisch verstanden werden kann.
Die Zeit erweist sich als zu reichhaltig für ein einziges Modell – und zugle-
ich als zu grundlegend, um unbestimmt zu bleiben. Das Konto bleibt 
unausgeglichen. Wie lässt sich die Einzigartigkeit der Gegenwart bejahen, 
ohne die Wirkkraft des Vergangenen oder Künftigen zu leugnen? Wie kann 
die Zeit zugleich offen und kontinuierlich sein – wissenschaftlich präzise 
und doch erfahrungsgemäß wahr? Mit diesen Schwierigkeiten vor Augen 
wenden wir uns nun der Frage zu, wie sich das Problem anders fassen 
lässt.

Jenseits von Presentismus, Eternalismus und 
Block

Dinosaurier existieren nicht mehr. Der Satz scheint einfach – kein leb-
endes Exemplar wandelt mehr über die Erde – und doch birgt er ein 
Rätsel. Wir behandeln sie als real: Paläontologen rekonstruieren ihre 
Knochen, Museen stellen ihre Überreste aus, und die Geschichte 
anerkennt ihre Welt als Tatsache. Sie sind vergangen – und dennoch 
real. Wie kann etwas real sein, das jetzt nicht existiert? Diese Lücke 
zwischen Realität und Existenz ist der Zugang zum Existenzrealismus – 
einer Sichtweise, die besagt, dass nur die Gegenwart wirklich existiert, 
während Vergangenheit und Zukunft auf unterschiedliche Weise real 
bleiben.

Was also ist in der Zeit tatsächlich real? Ist Realität auf die Gegenwart 
beschränkt, oder zählen vergangene und zukünftige Ereignisse ebenfalls 
dazu? Drei klassische Antworten umreißen das Feld der Debatte:

•	 Presentismus: Nur die Gegenwart existiert – Vergangenheit 
und Zukunft sind nicht real. Diese Sicht entspricht der 
Alltagserfahrung, scheitert aber rasch: Wenn die Vergangenheit 
nichts ist, wie können Erinnerung, Geschichte oder Kausalität 
wahr sein? Und wenn die Relativitätstheorie eine universelle 
Gegenwart bestreitet, was bleibt dann von diesem strikten Jetzt?

•	 Eternalismus: Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft exist-
ieren gleichermaßen – wie Orte im Raum. Das Universum wird 
zu einem „Block“, in dem jedes Ereignis – gestern, heute, mor-
gen – bereits feststeht; der Zeitfluss ist nur eine Perspektive 
des Bewusstseins. Diese Sicht harmoniert mit der Relativität 
und bewahrt die Wahrheiten der Vergangenheit, löscht aber 
den besonderen Status der Gegenwart aus und verwandelt 
Veränderung in Illusion.

•	 Growing-Block-Theorie: Vergangenheit und Gegenwart exist-
ieren, die Zukunft jedoch nicht. Die Realität wächst, während 
neue Momente hinzukommen; sie bewahrt eine fortschreitende 
Gegenwart und eine gesicherte Vergangenheit. Doch sie bleibt 
ratlos, was das „Fortschreiten“ der Gegenwart bewirkt und wie 
dieses Wachstum mit der Relativität vereinbar ist.



2322 Eine neue Perspektive auf die Zeit

Jede klassische Sicht erfasst eine Wahrheit, verfehlt aber eine andere. 
Der Presentismus bewahrt das lebendige Jetzt, löscht aber Geschichte 
und Möglichkeit; der Eternalismus stellt sie wieder her, friert dafür den 
Fluss der Zeit ein; die Growing-Block-Theorie hält beides fest, kann jed-
och das Werden nicht erklären.
Hier setzt der Existenzrealismus als vierte Möglichkeit an. Es scheint, 
als stünden wir zwischen zwei Extremen: einem metaphysischen 
Absolutismus („Nur das Jetzt ist real, alles andere ist nichts“) und einer 
überdehnten Realität („Alles zu allen Zeiten ist gleichermaßen real, 
wodurch Wandel und Einzigartigkeit des Jetzt Illusion werden“). Jede klas-
sische Theorie erfasst etwas Wesentliches und übersieht zugleich etwas 
anderes.

Doch gibt es einen Weg, die echte Besonderheit der Gegenwart 
zu bewahren, ohne den Rest der Zeit für unreal zu erklären? Der 
Existenzrealismus löst diese Sackgasse. Er stimmt mit dem Presentismus 
darin überein, dass nur die Gegenwart wirklich existiert – Existenz bedeu-
tet: hier und jetzt zu sein –, führt jedoch eine entscheidende Wendung 
ein: Existenz und Realität sind nicht dasselbe. Während die Existenz 
auf die Gegenwart beschränkt ist, umfasst die Realität auch die Spuren 
der Vergangenheit und die Möglichkeiten der Zukunft. So bleibt die 
Gegenwart in ihrer Vorrangstellung erhalten, ohne dass Vergangenheit 
oder Zukunft ausgelöscht werden.

Das mag zunächst paradox klingen – wie kann etwas real sein, wenn es 
jetzt nicht existiert? Doch diese Unterscheidung wird schnell intuitiv. 
Durch sie bleibt die Gegenwart das Zentrum – der einzige Moment, den 
wir unmittelbar erfahren –, während Vergangenheit und Zukunft dennoch 
echte Realität besitzen, jenseits von Fiktion oder Nichts. Damit löst sich 
die Spannung: Nur das Jetzt existiert, doch die Realität reicht davor und 
danach.

Wie das genau zu verstehen ist, führt uns zur zentralen Unterscheidung, 
die im Herzen des Existenzrealismus steht – zwischen Existenz und 
Realität.

Existenz und Realität: Was jetzt ist – und was zählt

Im alltäglichen Sprachgebrauch behandeln wir existieren und real sein 
meist als gleichbedeutend – „Gibt es Einhörner?“ und „Sind Einhörner 
real?“ scheinen dieselbe Frage zu stellen. Der Existenzrealismus zeigt 
jedoch: Im Kontext der Zeit öffnet die Trennung beider Begriffe einen 
entscheidenden Erkenntnisweg. In diesem Denkmodell hat Existenz eine 
präzise Bedeutung: Etwas zu existieren heißt, gegenwärtig und empirisch 
Teil der beobachtbaren Welt zu sein. Realität dagegen ist umfassender – 
sie schließt alles ein, was zur Geschichte der Welt gehört, was Wirkung 
entfaltet oder Wahrheit trägt, auch wenn es jetzt nicht existiert.
Formuliert im strengen Sinn definiert der Existenzrealismus Existenz als 
das, was in der Gegenwart und prinzipiell beobachtbar ist. Zu existieren 
bedeutet: hier und empirisch zugänglich zu sein – in der Lage, unsere 
Sinne oder Messinstrumente zu beeinflussen. Diese Definition erweitert 
den empiristischen Ansatz von van Fraassen, der nur das Beobachtbare 
als erkenntnistheoretische Verpflichtung anerkennt, und macht diese 
Beschränkung zum objektiven Kriterium selbst. Bloße Anwesenheit 
genügt also nicht: Wenn etwas jetzt prinzipiell nicht erfassbar ist, zählt es 
nicht als existent.2

Ein ferner Stern existiert jetzt, wenn er Licht aussendet, das uns – 
zumindest theoretisch – erreichen kann. Ein Planet, der für immer jen-
seits jeder kausalen Verbindung bleibt, existiert nicht: Nichts an ihm kann 
sich hier und jetzt bemerkbar machen. Wir bleiben agnostisch, bis eine 
Wechselwirkung möglich wird. Existenz ist in diesem Sinn die Gesamtheit 
dessen, was aktiv an der gegenwärtigen Szene der Welt teilnimmt.

Realität hingegen ist die größere Bühne. Zu sagen, etwas sei real, bedeu-
tet, dass es eine Rolle in der kausalen oder informationellen Struktur 
der Welt spielt – unabhängig davon, ob es jetzt existiert oder nicht. Alles, 
was gegenwärtig existiert, ist selbstverständlich real, einfach weil es da 
ist. Aber die Realität reicht weiter. Vergangene Entitäten und Ereignisse 
können real sein, auch wenn sie nicht mehr existieren, sofern sie Spuren 
oder Wirkungen hinterlassen haben. Ebenso sind zukünftige Ereignisse 
real, obwohl sie noch nicht existieren, wenn sie bereits in Evidenz gegrün-
det sind oder die Gegenwart beeinflussen – etwa wenn ein bevorste-
hendes Ereignis unsere Handlungen formt.

2	 van Fraassen, B. C. (1980). The Scientific Image. Oxford University Press.



2524 Eine neue Perspektive auf die Zeit

Das lässt sich an konkreten Beispielen verdeutlichen:
•	 Der Ausbruch des Vesuvs im Jahr 79 n. Chr. existiert nicht mehr 

– er ist vorbei. Doch er ist real, weil seine Spuren fortbestehen: 
die Ruinen von Pompeji, die Schriften Plinius’, die veränderte 
Landschaft. Das Ereignis geschieht nicht jetzt, aber seine 
Realität trägt die Wahrheit des Satzes „Der Ausbruch hat stattge-
funden“. Im Existenzrealismus sind vergangene Ereignisse reale 
Kapitel der Weltgeschichte, auch wenn sie nicht mehr existieren.

•	 Eine für das nächste Jahr vorhergesagte Sonnenfinsternis 
existiert jetzt nicht, ist aber real in einem vorausschauenden 
Sinn. Ihre künftige Erscheinung beeinflusst schon jetzt das 
Handeln – Forschende planen Beobachtungen, Reisende buchen 
Unterkünfte. Die Bewegung der Himmelskörper strebt auf sie zu, 
wodurch sie bereits Teil der Realität ist. Wenn sie eintritt, wird 
die Finsternis existieren; danach bleibt sie real als vergangenes 
Ereignis.

Existenz ist der Scheinwerfer auf die Gegenwart; Realität ist die größere 
Bühne, die sich vor und hinter ihr erstreckt. Im Existenzrealismus existiert 
nur die beleuchtete Szene, während Vergangenheit und Zukunft in ihren 
Spuren und Tendenzen real bleiben. Damit löst sich das zentrale Problem 
des Presentismus: Vergangene Wahrheiten bleiben gültig, weil vergan-
gene Ereignisse real sind – durch ihre Wirkungen und Aufzeichnungen. 
Sokrates existiert nicht mehr, aber er ist real durch seinen Einfluss und 
seine historische Präsenz. Ebenso wirkt die Zukunft auf uns ein – der 
Sturm von morgen existiert nicht, doch seine Realität zählt, wenn ich 
heute einen Schirm mitnehme.

Man kann sich die Zeit wie ein Theaterstück vorstellen. Der 
Presentismus sagt: Nur die Szene unter dem Scheinwerfer ist real. Der 
Eternalismus sagt: Das gesamte Stück ist gleichzeitig beleuchtet. Der 
Existenzrealismus unterscheidet sich: Nur die aktuelle Szene wird ges-
pielt (sie existiert), doch vergangene Szenen hinterlassen Requisiten und 
Spuren auf der Bühne, während zukünftige bereits geprobt und vorbere-
itet werden – sie werfen ihren Einfluss voraus, bevor sie beginnen. Der 
Scheinwerfer der Existenz leuchtet nur auf das Jetzt, doch die Realität 
umspannt Vergangenheit und Zukunft – sie hält die Erzählung zusammen, 
ohne jeden Moment zugleich zu erhellen.

Indem wir „existiert jetzt“ von „ist real“ unterscheiden, erkennen wir, 
dass etwas Bedeutung haben und die Welt prägen kann, ohne in der 
Gegenwart zu existieren. Diese Unterscheidung wenden wir ohnehin 
an, wenn wir historische Ereignisse „real“ nennen, obwohl sie längst 
vergangen sind. Der Existenzrealismus formalisiert diese Intuition: Die 
Gegenwart existiert; Vergangenheit und Zukunft bleiben real in anderen 
Formen.

Unser Wissen über nicht-gegenwärtige Realität entsteht allein durch 
gegenwärtige Evidenz. Wir greifen nicht direkt in Vergangenheit oder 
Zukunft; wir studieren Spuren, Aufzeichnungen und Signale, die jetzt ver-
fügbar sind. Fossilien zeigen uns, dass Dinosaurier real waren, ebenso 
deuten Wettermodelle und Wolken darauf hin, dass der morgige Sturm 
real ist – in Annahme. Wie Elektronen, die wir aus den Spuren in der 
Nebelkammer erschließen, sind vergangene und zukünftige Ereignisse 
durch ihre gegenwärtigen Wirkungen erkennbar. Der Existenzrealismus 
macht dies explizit: Vergangenes bleibt real durch seine Spuren, 

Die Laterne repräsentiert den vollen Umfang der objektiven Existenz (den physikalischen gegen-
wärtigen Moment). Der fokussierte Scheinwerfer veranschaulicht den stark selektiven Prozess des 
Bewusstseins, der unsere enge, subjektiv erlebte „Specious Present“ (ausgedehnte/trügerische 
Gegenwart) innerhalb dieses existierenden Moments definiert. Abb. 1.



2726 Eine neue Perspektive auf die Zeit

Zukünftiges durch seine gegenwärtigen Grundlagen. Damit bleibt unsere 
Sprache natürlich – Fossilien existieren, also sind Dinosaurier real – ohne 
die unplausiblen Verneinungen des strikten Presentismus.
Das Kernprinzip des Existenzrealismus dürfte nun deutlich werden: Er 
entwirft ein zweistufiges Bild der Realität in der Zeit.

•	 Oberste Ebene: Existenz = das, was jetzt und beobachtbar ist.
•	 Umfassendere Ebene: Realität = alles, was im kausalen oder 

informationellen Gefüge der Welt tatsächlich wirksam ist – ob es 
jetzt existiert oder nicht.

Dieses Konzept bleibt sparsam in dem, was es Existenz zuschreibt 
(es verpflichtet sich nicht zu Entitäten außerhalb unseres zeitlichen 
Schnitts ohne Evidenz), aber großzügig in dem, was es Realität nennt 
(es anerkennt, dass Kausalität und Bedeutung sich vor und nach der 
Gegenwart erstrecken). So bleibt das Denkmodell geordnet – wir über-
frachten das, was existiert, nicht mit Geistern der Vergangenheit oder 
spekulativen Zukünften – und zugleich wahrheitsgetreu gegenüber der 
Struktur der Zeit – wir verwerfen weder Geschichte noch kommende 
Wahrscheinlichkeiten.
Kurz gesagt: Nur die Gegenwart existiert vollständig; die Vergangenheit 
bleibt real durch ihre Spuren, die Zukunft wird real durch ihre Anfänge in 
der Gegenwart. Wir haben die Frage „Was ist real in der Zeit?“ aufgeteilt 
in zwei: Was existiert jetzt? und was – obwohl es jetzt nicht existiert – hat 
dennoch Realität durch Ursache oder Erwartung? Diese Unterscheidung 
mag technisch erscheinen, doch sie spiegelt genau wider, wie wir die Zeit 
tatsächlich erleben.

Der gelebte Moment: Wie wir die Dehnung der Realität 
erfahren

Die Unterscheidung zwischen Existenz und Realität ist keine bloß 
abstrakte Überlegung – sie zeigt sich darin, wie wir Zeit tatsächlich 
erleben, uns an Vergangenes erinnern und Zukünftiges erwarten. Das 
Bewusstsein lebt nicht in einem messerscharfen Augenblick. Unser 
Erleben des „Jetzt“ ist geschichtet – es enthält ein Verblassen der 
Vergangenheit und ein Erwarten der Zukunft in sich. Diese Idee wurde 
bereits vor über hundert Jahren vom Phänomenologen Edmund Husserl 
untersucht, und die moderne Kognitionswissenschaft bestätigt sie auf 
neue Weise.

Beim Hören einer Melodie zeigt sich, dass die Gegenwart Tiefe besitzt. 
Wir hören den Ton, der gerade erklingt, behalten die eben verklun-
genen im Gedächtnis und erwarten zugleich, was als Nächstes kommt. 
Husserl nannte diese geschichtete Struktur die scheinbare Gegenwart 
– eine gelebte Dicke aus Eindruck, Retention und Protention, in der 
Vergangenheit und Zukunft in die Wahrnehmung übergehen.

Der Existenzrealismus lässt sich präzise auf dieses Musikerlebnis 
abbilden. Streng genommen existiert nur der Ton, der jetzt erklingt. Die 
soeben gespielten Töne existieren nicht mehr, sind aber in unserem 
Bewusstsein real als Retentionen; der nächste Ton existiert noch nicht, ist 
jedoch real in der Erwartung. Die Erfahrung selbst zeigt also, dass Realität 
über die Existenz hinausreicht: Der gegenwärtige Moment enthält Spuren 
der Vergangenheit und Vorahnungen der Zukunft. Husserls Analyse 
von Eindruck, Retention und Protention beschreibt diese Struktur des 
Erlebens, und der Existenzrealismus gibt ihr eine theoretische Grundlage.
Der Philosoph Thomas Metzinger spricht von einem Fenster der 
Präsenz, das das Gehirn aufrechterhält – einer kurzen Spanne, in der 
Sinneseindrücke mit Vorhersagen integriert werden. Das Gehirn aktu-
alisiert die Welt nicht in unendlich kleinen Schnitten; es hält einen 
Puffer jüngster Millisekunden und eine Projektion der nächsten, 
wodurch das entsteht, was wir als fließenden Moment empfinden.3 Das 
bedeutet: Selbst auf neuronaler Ebene behandelt das Gehirn jüngste 
Vergangenheiten als noch Teil des aktuellen Weltzustands (es hält sie für 
kurze Zeit in den Schaltkreisen aktiv) und sehr nahe Zukünfte als bereits 
wirksam (es prognostiziert und bereitet Erwartungen vor). In Metzingers 
Sicht integriert das bewusste Selbst Erfahrungen über ein kurzes 
Zeitfenster hinweg, nicht über einen Nullpunkt. Unser Gehirn lebt den 
Existenzrealismus: Es behandelt die unmittelbare Vergangenheit und die 
nahe Zukunft als gegenwärtig operativ real.

Phänomenologie und Kognitionswissenschaft stützen gemeinsam die 
Idee einer Realität ohne gegenwärtige Existenz. Unser Selbstgefühl und 
unsere Kontinuität beruhen darauf, nicht-gegenwärtige Elemente aktiv zu 
halten: Der eben verklungene Ton hallt nach, der kommende ist bereits 
antizipiert. Der Existenzrealismus liefert dafür die Deutung: Diese Dinge 
sind tatsächlich real – im Bewusstsein und in ihren Wirkungen –, auch 
wenn sie den Status gegenwärtiger Existenz nicht erfüllen. Indem er mit 

3	 Metzinger, T. (2004). Being No One: The Self-Model Theory of Subjectivity. MIT Press.



2928 Eine neue Perspektive auf die Zeit

dieser Struktur des Erlebens übereinstimmt, gewinnt der Ansatz eine 
natürliche Glaubwürdigkeit: Er entspricht der psychologischen Wahrheit 
unseres zeitlichen Lebens.
Diese zeitliche Dehnung des Erlebens hat auch moralische Bedeutung. 
Der Existenzrealismus besitzt daher eine pragmatische und ethische 
Dimension: Wir behandeln die Vergangenheit als bedeutsam und die 
Zukunft als wert, ihr Aufmerksamkeit zu schenken – wir erinnern, bere-
uen, planen, übernehmen Verantwortung. Ein strikter Presentismus 
würde Reue oder Planung sinnlos machen. Der Existenzrealismus stellt 
ihren Sinn wieder her: Vergangenheit und Zukunft sind real, auch wenn 
sie jetzt nicht existieren. Damit verankert er Verantwortung, Erinnerung 
und Voraussicht in der Realität selbst – er versöhnt unsere gelebte Ethik 
mit einer klareren Struktur der Zeit.

Zusammengefasst verknüpft der Existenzrealismus Erkenntnistheorie, 
Phänomenologie und Ontologie zu einer einheitlichen Sicht der Zeit. 
Er bleibt dabei in der Beobachtung und Erfahrung verwurzelt: Alles 
Wissen über nicht-gegenwärtige Dinge entspringt gegenwärtiger 
Evidenz, und unsere Erfahrung behandelt das Jetzt ohnehin als über-
greifend – gedehnt über Vergangenheit und Zukunft. Die Unterscheidung 
zwischen Existenz und Realität ist also praktisch, nicht nur theoretisch. 
Sie bietet eine gemeinsame Sprache für Wissenschaft, Philosophie und 
Geschichtsschreibung – eine, die klärt, was gegenwärtig ist und was, 
obwohl jenseits der Gegenwart, dennoch zur Realität gehört.

Im nächsten Abschnitt werden wir sehen, wie dieses Denkmodell sich 
mit den klassischen Theorien der Zeit verbindet – und wo es sich bewusst 
von ihnen entfernt.

Vergleich der Theorien: Presentismus, Eternalismus, 
Growing Block und Existenzrealismus

Um zu verstehen, was den Existenzrealismus von den klassischen 
Modellen unterscheidet, lohnt sich ein direkter Vergleich mit den drei 
etablierten Theorien. Zwei Leitfragen strukturieren diesen Vergleich:

1.	 Was existiert zu einem gegebenen Moment?
2.	 Was gilt als real – insbesondere in Bezug auf Vergangenheit und 

Zukunft?

        Die folgende Übersicht fasst die Unterschiede zusammen:

Theorie Was existiert 
(Ontologie des Jetzt)

Vergangenheit Zukunft

Presentismus Nur gegenwärtige 
Entitäten existieren 
(nur die Gegenwart 
ist real).

Vergangene Entitäten 
existieren nicht 
mehr und bleiben 
auch nicht real – die 
Vergangenheit ist ver-
gangen und lebt nur 
in der Erinnerung fort.

Zukünftige Entitäten 
existieren nicht (da 
sie noch nicht sind) 
und sind auch nicht 
real – die Zukunft 
ist im Jetzt bloß 
Möglichkeit.

Eternalismus Vergangenheit, 
Gegenwart und 
Zukunft existieren 
gleichermaßen (die 
Zeit ist ein vierdimen-
sionaler Block).

Vergangene Entitäten 
existieren (zeitlos) 
und sind ebenso real 
wie die Gegenwart.

Zukünftige Entitäten 
existieren (zeitlos) 
bereits und sind 
ebenso real wie 
gegenwärtige.

Growing Block Vergangenheit und 
Gegenwart existie-
ren (der Block der 
Realität wächst mit 
der Zeit); die Zukunft 
existiert noch nicht.

Vergangene Entitäten 
existieren (sie sind 
Teil des bereits 
gewachsenen Blocks) 
und sind real – die 
Vergangenheit ist ein 
stetig wachsendes 
Archiv der Realität.

Zukünftige Entitäten 
existieren noch nicht 
und sind daher noch 
nicht real – sie wer-
den in Existenz tre-
ten, wenn der Block 
wächst, sind aber 
gegenwärtig nichts 
Wirkliches.

Existenzrealismus Nur gegenwärtige 
Entitäten existieren 
– und nur, wenn sie 
jetzt beobachtbar 
sind (ein strengeres 
presentistisches 
Kriterium). Dennoch 
reicht die Realität 
über die Gegenwart 
hinaus.

Vergangene Entitäten 
existieren nicht mehr, 
bleiben jedoch real 
durch die Spuren, 
Aufzeichnungen und 
Wirkungen, die sie in 
der Gegenwart hinter-
lassen haben. Die 
Vergangenheit ist ein 
tatsächlicher Teil der 
Realität, auch wenn 
sie keine gegenwär-
tige Existenz besitzt.

Zukünftige Entitäten 
existieren noch nicht, 
sind aber real, inso-
fern sie antizipiert 
oder bereits kausal 
im Entstehen begrif-
fen sind. Die Zukunft 
übt reale Wirkung 
durch Erwartungen, 
Pläne und Tendenzen 
aus, auch ohne 
gegenwärtige 
Existenz.



3130 Eine neue Perspektive auf die Zeit

In dieser Tabelle bezeichnet existieren das, was gegenwärtig zum 
Inventar der Welt gehört, während real sein meint, als Teil der gesamten 
Struktur der Welt – kausal oder wahrheitsbezogen – gezählt zu werden. 
Alle Theorien stimmen darin überein, dass gegenwärtige Dinge sowohl 
existieren als auch real sind; die entscheidenden Unterschiede betreffen 
Vergangenheit und Zukunft.

Der Presentismus bietet das schlankste Konzept – nur die Gegenwart 
zählt als real. Der Eternalismus dagegen dehnt die Realität auf die gesa-
mte Raumzeit aus. Die Growing-Block-Theorie liegt zwischen beiden: Sie 
lässt die Vergangenheit fortbestehen, hält aber die Zukunft offen.
Der Existenzrealismus ist keine Kompromissposition, sondern ein neuer 
begrifflicher Zugang – er trennt Existenz und Realität. Wie die Tabelle 
zeigt, teilt er mit dem Presentismus die Auffassung, dass nur gegen-
wärtige Dinge existieren, verschärft diese aber, indem er empirische 
Zugänglichkeit verlangt. Damit bleibt die Gegenwart klar definiert 
und privilegiert: Auf die Frage „Was existiert jetzt?“ antwortet der 
Existenzrealismus fast wie ein strikter Presentist – mit der Einschränkung, 
dass etwas, das prinzipiell unerkennbar oder kausal isoliert ist, nicht als 
existent gilt.

Der Eternalismus (1), der Presentismus (2) und der Existenzielle Realismus (3) bieten 
drei grundverschiedene Antworten auf die Frage, was existiert. Der Eternalismus 
sieht die gesamte Zeit – Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft – als gleichermaßen 
real innerhalb eines riesigen Blockuniversums an. Der Presentismus beharrt darauf, 
dass nur die flüchtige Gegenwart existiert, wodurch weder von der Vergangenheit 
noch von der Zukunft Spuren verbleiben. Der Existenzielle Realismus (ER) nimmt 
eine Mittelstellung ein: Nur die Gegenwart existiert, ist jedoch durchdrungen von der 
strukturellen Realität dessen, was war und was kommen mag. Abb. 2.

1

2

3



3332 Eine neue Perspektive auf die Zeit

Auf die Frage „Was ist insgesamt real?“ nähert sich der Existenzrealismus 
hingegen dem Eternalismus und der Growing-Block-Sicht: Er bejaht, dass 
vergangene Entitäten und Ereignisse real sind (auch wenn sie nicht mehr 
existieren) und dass zumindest einige zukünftige real sind (jene, die mit 
Evidenz oder Wahrscheinlichkeit auf sich zukommen). Damit verbindet 
der Existenzrealismus die jeweiligen Stärken der anderen Theorien, ohne 
in ihre Extreme zu fallen.

Er bewahrt die Gegenwartszentrierung des Presentismus, die 
Anerkennung anderer Zeiten des Eternalismus und die Intuition des 
Werdens der Growing-Block-Theorie – ordnet sie aber unter eine klarere 
Logik.
Der Existenzrealismus ist kein Hybrid, sondern eine neue Perspektive. 
Während Presentismus, Eternalismus und Growing Block Existenz und 
Realität gleichsetzen, löst ER diese Verbindung auf. Die Vergangenheit ist 
real, ohne zu existieren – es bedarf keiner Zwischenlösung. Die Zukunft 
ist ebenfalls real, aber nur als entfaltende Möglichkeit, nicht als fest-
stehende Tatsache. Damit bleibt die Offenheit der Zeit gewahrt: Unsere 
Handlungen formen tatsächlich, was wirklich wird, da kein zukünftiges 
Ereignis bereits existiert.
Auch die Relativität fügt sich mühelos in den Existenzrealismus 
ein. Existenz ist lokal – sie wird durch die jeweilige Gegenwart des 
Beobachters definiert –, während Realität das gesamte raumzeitliche 
Netzwerk umfasst. So ist die Gegenwart empirisch und variabel, die 
Realität dagegen global und kontinuierlich. Jeder Beobachter hat seinen 
eigenen gegenwärtigen „Lichtkegel“ – seinen Scheinwerfer der Existenz 
–, doch die Realität ist die gesamte Bühne, über die letztlich Einigkeit ent-
steht, sobald Signale sie verbinden.
Damit ist die Existenz relativ zum Beobachter, die Realität jedoch global. 
Der Existenzrealismus vermeidet so sowohl das absolute Jetzt, das die 
Physik verwirft, als auch den zeitlosen Block des Eternalismus. Er bietet 
eine relativistisch stimmige Architektur: Die Gegenwart ist lokal und 
empirisch, die Realität umfassend und zusammenhängend.

Warum das wichtig ist: Die Brücke zwischen 
menschlicher Erfahrung und objektiver Realität

Die Unterscheidung zwischen dem, was existiert, und dem, was real 
ist, reicht weit über metaphysische Debatten hinaus. Sie hilft, die 
Welten der Erfahrung und der Wissenschaft zu versöhnen, und begrün-
det ein Zeitverständnis, das sowohl menschlicher Bedeutung als auch 
empirischer Erkenntnis gerecht wird.
Beginnen wir mit der menschlichen Erfahrung selbst. Wir leben in der 
Zeit als Wesen, die ständig über die Gegenwart hinausgreifen – wir 
hüten Erinnerungen, werden von der Vergangenheit geformt oder beun-
ruhigt und planen für eine Zukunft, die noch nicht da ist. All dies setzt 
voraus, dass Vergangenheit und Zukunft in gewissem Sinn mehr als 
bloße Namen sind. Wäre die Vergangenheit unreal, würden Erinnerung 
und Gerechtigkeit zu Ehrfurcht vor einem Nichts verkommen. Wäre die 
Zukunft unreal, verlören Vorbereitung und Fürsorge ihren Sinn. Und 
doch spüren wir, dass beides wirklich zählt: Die Vergangenheit begrün-
det Identität, die Zukunft ruft nach Verantwortung. Wir halten jemanden 
für eine im letzten Jahr begangene Tat verantwortlich, weil wir glauben, 
dass das Ereignis tatsächlich stattgefunden hat und seine moralische 
Bedeutung fortbesteht; die Vergangenheit verschwindet nicht mit dem 
Moment. Ebenso fühlen wir uns eins mit unserem früheren Selbst: Das 
Kind, das wir waren, ist vergangen und doch noch wir – eine Intuition, die 
nur Sinn ergibt, wenn die Vergangenheit weiterhin Teil der Realität bleibt.
Wir investieren auch in die Zukunft – wir lernen für Aufgaben, die es noch 
nicht gibt, und pflanzen Bäume für Menschen, die noch nicht geboren 
sind. Der Existenzrealismus rechtfertigt solche Instinkte: Diese Zukünfte 
sind real genug, um Bedeutung zu haben. Er sagt: Ja, die Vergangenheit 
ist noch real (und darum hat Lernen oder Reue Sinn), und die Zukunft 
ist auf ihre Weise real (und darum lohnt es sich, für sie Sorge zu tragen). 
Niemand muss im Alltag ausdrücklich zwischen „Existenz“ und „Realität“ 
unterscheiden, doch das Konzept zeigt, dass unsere tiefen Intuitionen 
über die Bedeutung der Zeit auf festerem logischem Boden stehen, als 
sie es unter einem reinen Presentismus oder einem strikt determinis-
tischen Eternalismus täten. Diese Philosophie der Zeit ist keineswegs 
abstrakt; sie bestätigt die zentralen menschlichen Praktiken – Erinnern, 
Erzählen, Hoffen und Planen – als reale, nicht illusionäre Formen des 
Umgangs mit der Welt.



3534 Eine neue Perspektive auf die Zeit

Dieselbe Einsicht wirkt auch in Wissenschaft und Philosophie weiter. 
Sie ermöglicht eine Versöhnung, die für ein tieferes Verständnis der 
Realität fast notwendig erscheint: Wir müssen weder unsere besten 
wissenschaftlichen Erkenntnisse noch die Evidenz unserer unmittel-
baren Erfahrung als irreführend verwerfen – beide erfassen einen Teil der 
Wahrheit.

Die Unterscheidung erhellt zudem, wie Bewusstsein – und sogar 
Maschinen – mit Zeit umgehen. In der Kognitionswissenschaft oder der 
KI kann sie helfen zu modellieren, wie ein System zwischen dem unter-
scheidet, was jetzt existiert, und dem, was es als real behandelt. Eine 
künstliche Intelligenz könnte etwa eine Datenbank führen, die das, was 
„jetzt existiert“ (ihre aktuellen Wahrnehmungen und Zustände), trennt 
von dem, was „real“ ist (gespeicherte Erinnerungen und erwartete 
zukünftige Zustände). Dieses Modell könnte das Verständnis dafür ver-
bessern, wie Systeme eine menschlich anmutende Zeitwahrnehmung 
simulieren – indem sie die jüngste Vergangenheit im aktiven Gedächtnis 
halten (fast wie gegenwärtig existent) und zukünftige Ziele so behan-
deln, dass sie aktuelle Entscheidungen beeinflussen. Auch in der 
Informationswissenschaft ließe sich der Gedanke formalisieren: 
„Live-Daten“ (aktuell, gegenwärtig existierend) unterscheiden sich von 
„Archivdaten“ (nicht mehr aktiv, aber Teil der Aufzeichnung – real) und 
„Prognosedaten“ (antizipiert, handlungsleitend – ebenfalls in gewis-
sem Sinn real). Jenseits der Metaphysik bietet diese Unterscheidung 
also ein begriffliches Werkzeug für jede Disziplin, die mit dynamischen 
Systemen arbeitet, in denen Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft 
ineinandergreifen.
Auf existenzieller Ebene fördert dieses Denken Gleichgewicht: Lebe 
in der Gegenwart – dort, wo Dinge wirklich existieren und Handeln 
möglich ist –, aber ehre Vergangenheit und Zukunft, die real bleiben, 
indem sie dich formen und leiten. Der Existenzrealismus betont, dass 
wir zeitlich ausgedehnte Wesen sind – hervorgegangen aus einer realen 
Vergangenheit und unterwegs in eine reale Zukunft, nicht flackernd 
zwischen Nichts und Augenblick. Er unterstreicht die Kontinuität: Die 
Kette der Realität ist ungebrochen über die Zeit hinweg, auch wenn 
Existenz immer nur kurz aufleuchtet. Diese Einsicht vertieft das Gefühl 
von Sinn: Unsere Handlungen lösen sich nicht auf, wenn der Moment 
vergeht – sie bleiben in die Realität eingewoben. Und unsere Hoffnungen 
richten sich auf mehr als bloße Leere – die Samen der Zukunft werden 
bereits jetzt in der Realität gesät.

Abschließend lässt sich sagen: Der Existenzrealismus eröffnet eine 
neue, integrative Perspektive auf die Zeit. Er ist „existentiell“ im dop-
pelten Sinn – weil er sich mit dem Sein selbst befasst und zugleich die 
Bedingungen menschlicher Existenz, unsere Erkenntnisgrenzen und 
Erfahrungsweisen, als wesentlichen Bestandteil der Realität begreift. 
Er ist „realistisch“, weil er eine objektive Welt bejaht, die sich nicht 
nach unserer Gegenwartsperspektive richtet: Die Vergangenheit ist 
nicht bloß eine Erzählung, sie hat sich wirklich ereignet; die Zukunft ist, 
obwohl unentschieden, in realen Möglichkeiten verankert, nicht in bloßer 
Fantasie. IIndem der Existenzrealismus die Grenze zwischen Existenz 
und Realität wahrt, entgeht er den gängigen Verwirrungen im Denken 
über Zeit. Er macht deutlich: Nur die Gegenwart ist wirklich existent 
– und doch bleiben andere Zeiten real wirksam. Damit verleiht dieses 
Denkmodell unserer Sprache von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft 
neue Kohärenz.

Diese Perspektive ist natürlich kein Schlusspunkt, sondern ein Beginn. 
Sie öffnet ein Gespräch, das weitergeführt und verfeinert werden will – in 
der Metaphysik ebenso wie darüber hinaus. Man könnte sich etwa neue 
logische Systeme vorstellen, die die Operatoren „existiert jetzt“ und „ist 
real“ formal unterscheiden, um zeitliche Aussagen ohne Paradoxien zu 
erfassen. Oder man könnte untersuchen, wie dieser Gedanke klassische 
Fragen neu beleuchtet – etwa den freien Willen (wenn nur die Gegenwart 
existiert, ist die Zukunft noch nicht festgelegt, was mit unserer Erfahrung 
von Offenheit übereinstimmt) oder das Werden (Dinge verändern sich, 
indem sie von realem Potenzial zu gegenwärtiger Existenz und dann zu 
realer Vergangenheit übergehen).

Vor allem aber erinnert uns der Existenzrealismus an etwas 
Grundlegendes: Zeit kann als Kontinuum verstanden werden, in dem 
Realität größer ist als das unmittelbar Gegenwärtige. Nur die Gegenwart 
existiert, doch die Realität erstreckt sich davor und danach. Die folgen-
den Kapitel entfalten diesen Gedanken. Der Existenzrealismus gibt dieser 
poetischen Wahrheit eine philosophische Stimme – er zeigt, wie Zeit auf 
eine Weise erklärt werden kann, die das Wissenschaftliche, das Erlebte 
und das Sinnhafte miteinander vereint.



3736 Eine neue Perspektive auf die Zeit

Wenn Philosophie das Leben berührt

Philosophie wird dann am überzeugendsten, wenn ihre Abstraktionen 
den Boden berühren. Die Unterscheidung zwischen dem, was existiert, 
und dem, was real ist, bleibt nicht Theorie; angewandt auf das Leben, 
verändert sie, wie wir denken, handeln und Verantwortung verstehen. Die 
Tragweite zeigt sich in drei Bereichen: bei kollektiven Herausforderungen 
wie dem Klimawandel, bei historischer Verantwortung und Gerechtigkeit 
– und in unseren persönlichen Entscheidungen.

•	 Klimawandel: Einen Platz für die Zukunft am Tisch freihalten.
•	 Man stelle sich die Menschheit an einem einzigen Tisch versammelt 
vor, um über ihre gemeinsame Zukunft zu beraten. Die Gegenwart 
füllt die Sitze; die Milliarden, die noch nicht geboren sind, haben keine 
Stimme. Ein strikter Presentist würde sagen: Diese Menschen exist-
ieren nicht – also sind sie nichts. Und doch werden unsere heutigen 
Handlungen – das Verbrennen von Treibstoff, das Bauen von Städten, 
das Fällen von Wäldern – ihr Leben ebenso prägen, wie die industriel-
len Revolutionen von gestern das unsere geformt haben. Ihre Realität 
zu leugnen hieße, so zu handeln, als könne man die leeren Stühle 
am Tisch einfach übersehen. Die Zukunft als real, wenn auch noch 
nicht existent, anzuerkennen, verleiht diesen leeren Stühlen Gewicht. 
Schmelzende Gletscher, veränderte Wettermuster, steigende Meere 
– die Krisen von heute und das Erbe von morgen – drücken bereits auf 
unsere Gegenwart. Einen Platz für die Zukunft freizuhalten heißt, so 
zu handeln, als gehörten jene, die noch nicht sprechen können, bere-
its zum Gespräch. Ökologische Verantwortung wird damit nicht zu 
Wohltätigkeit, sondern zu Realismus – wir anerkennen die reale, wenn 
auch noch nicht existierende Präsenz der Zukunft in jeder unserer 
Entscheidungen. 

•	 Wiedergutmachung und historische Verantwortung: Die 
Vergangenheit unterschreibt noch immer.

•	 Wenden wir uns von der Zukunft der Vergangenheit zu. Man denke 
an die Debatten um historische Ungerechtigkeiten – Sklaverei, 
Kolonialismus, Vertreibung. Ein Einwand lautet oft: Die Täter sind 
längst tot, die Ereignisse abgeschlossen. Wenn die Vergangenheit 
nichts wäre, warum sollte die Gegenwart ihre Schulden tragen? 

Und doch schreibt die Vergangenheit weiterhin ihren Namen in die 
Gegenwart: in Wohlstandsgefälle, kulturelle Traumata, geopolitische 
Spannungen. Die Vergangenheit als real, wenn auch nicht mehr exis-
tent, zu behandeln, klärt die Lage: Die Ereignisse sind vorbei, doch 
ihre Spuren bleiben aktiv und unbestreitbar. Wiedergutmachung 
oder historische Anerkennung sind keine Versuche, die Toten zu 
beschwören, sondern Antworten auf Realitäten, die uns noch formen. 
Die Zeichen der Geschichte verblassen nicht – sie prägen weiterhin 
das Gleichgewicht der Gegenwart. Sie zu ignorieren vereinfacht die 
Bilanz nicht, sondern verfälscht sie. 

•	 Persönliche Entscheidungen: Fußnoten in einer Geschichte, die 
andere weiterschreiben.

•	 Jede Entscheidung – ob man einen Beruf wählt, eine Familie grün-
det oder in einem schwierigen Moment die Wahrheit sagt – wird 
Teil des bleibenden Eintrags in der Realität. Eine Wahl mag flüchtig 
erscheinen, doch sobald sie getroffen ist, bleibt sie unwiderruflich 
und prägt, wie andere die Geschichte fortführen. Ebenso ist unsere 
Erwartung der Zukunft keine Träumerei, sondern ein Umgang mit 
etwas Realem. Wenn eine Studentin für eine Prüfung lernt oder 
ein Elternteil für die Ausbildung des Kindes spart, handeln sie auf 
Realitäten hin, die noch nicht existieren, aber bereits Bedeutung 
haben. Die Prüfung wird kommen, das Kind wird wachsen – die 
Anforderungen der Zukunft sind schon jetzt in unsere Gegenwart 
verwoben. Sie für unreal zu halten hieße, so zu leben, als würde das 
Buch von morgen nie aufgeschlagen. Sie als real zu behandeln heißt, 
wie eine Autorin zu leben, die weiß, dass jeder Satz von heute den 
Zusammenhang des nächsten Kapitels formt.

Diese Beispiele zeigen: Die Unterscheidung zwischen Existenz und 
Realität ist kein theoretisches Wortspiel, sondern eine praktische 
Linse für das Leben selbst. Sie erklärt, warum die Vergangenheit ihr 
Gewicht weiterhin auf uns legt und warum die Zukunft bereits in unsere 
Entscheidungen hineinragt. Die Gegenwart ist tatsächlich die Bühne, auf 
der wir handeln, doch sie ist niemals leer: Vergangene Taten haben ihre 
Requisiten zurückgelassen, und zukünftige Szenen flüstern bereits ihre 
Einsätze.
Was wir jetzt tun, sendet Wellen durch dieses größere Spiel – es formt 
sowohl die Echos, die wir erben, als auch die Stimmen, die erst noch 



3938 Eine neue Perspektive auf die Zeit

eintreten. Aus dieser Perspektive stellt sich die Frage einfacher: Welche 
bleibenden Lehren lassen sich aus diesem fortlaufenden Drama ziehen?

Leben auf der Brücke der Zeit

Wir begannen mit einem Rätsel – wie sich die Unmittelbarkeit der 
Gegenwart bewahren lässt, ohne die Realität dessen zu verneinen, was 
vergangen oder was noch zu kommen ist. Der Presentismus schenkte 
uns ein lebendiges Jetzt, löschte aber Geschichte und Zukunft aus; der 
Eternalismus bewahrte alles, fror jedoch den Fluss ein; die Growing-
Block-Theorie suchte das Gleichgewicht, stolperte aber über die Frage, 
wie die Zeit selbst „wachsen“ kann. Jede dieser Sichtweisen erfasste 
einen Teil der Wahrheit, ließ das Ganze jedoch unvollständig.
Das hier entwickelte Konzept ruht auf einer einfachen Unterscheidung: 
Existieren ist nicht dasselbe wie real sein. Dadurch kann die Gegenwart 
ihren einzigartigen Status behalten, während Vergangenheit und Zukunft 
in eigener Weise real bleiben. Dieses zweistufige Verständnis löst nicht 
nur einige der Paradoxien, die die Philosophie der Zeit seit Langem bes-
chäftigen – es bringt die Theorie auch in Einklang mit unserem tatsächli-
chen Erleben: Erinnern, Vorwegnehmen, Handeln im Licht dessen, was 
war, und dessen, was sein könnte.
Die Lehre daraus ist zugleich praktisch und theoretisch: Wenn die 
Vergangenheit real ist, sind unsere Verpflichtungen gegenüber der 
Geschichte – Verantwortung, Kontinuität, Dankbarkeit – begründet. Wenn 
die Zukunft real ist, auch wenn sie noch nicht existiert, dann formen 
unsere Entscheidungen reale Möglichkeiten. Mit diesem Bewusstsein zu 
leben heißt, anzuerkennen, dass die Zeit keine Folge isolierter Funken ist, 
sondern ein verflochtenes Gewebe, in dem jeder Faden nach hinten und 
nach vorn reicht.
Das Leben lässt sich vorstellen wie eine Brücke, die wir Planke für Planke 
unter unseren Füßen errichten. Nur die Planke, auf der wir stehen, exist-
iert – doch die Struktur reicht zurück in eine feste Vergangenheit und nach 
vorn in eine reale, wenn auch noch nicht gebaute Spannweite. Wir stehen 
zwischen Erbe und Möglichkeit – getragen von dem, was fortdauert, ver-
antwortlich für das, was kommt.

Die bleibende Frage lautet: Wenn wir auf der schmalen Gegenwart ste-
hen und zugleich Geschichte und Zukunft berühren – was heißt es dann, 

gut auf dieser Brücke zu leben? Wenn diese Betrachtung gezeigt hat, dass 
die Realität über den flüchtigen Augenblick hinausreicht, bleibt uns eine 
letzte Aufgabe: mit Bewusstsein dafür zu leben, wie unsere Handlungen 
in diesen weiteren Horizont hineinreichen.

Existenz ≠ Realität

„Atome und Teilchen existieren nicht immer als lokalisierte Dinge; 
sie gehören zu einem Feld der Potentialität und der Beziehungen. 
Und doch sind diese Potentiale real – sie bestimmen, was werden 

kann. Jedes Ereignis markiert den Moment, in dem die Realität in die 
Existenz tritt.“ 

 
— Heisenberg, W. (1958). Physics and Philosophy:  
The Revolution in Modern Science. Harper & Row.

Im vierten Jahrhundert stellte sich Augustinus der Frage nach der Zeit 
– und gestand ihr Paradox: „Was also ist die Zeit? Wenn mich niemand 
fragt, weiß ich es; wenn ich es erklären soll, weiß ich es nicht.“ Dieses 
Eingeständnis bleibt unvergessen, weil es offenlegt, wie selbst unser 
schärfster Verstand vor der Intimität der Zeit ins Straucheln gerät.4

Die Zeit enthüllt die Schwächen unserer grundlegendsten Kategorien. 
Wir können benennen, was existiert – diese Seite, diesen Körper, diesen 
Raum –, doch sobald wir fragen, was in der Zeit real ist, zerfließt die 
Gewissheit. Beispiele aus Geschichte, Erinnerung und Prognosen zeigen 
die Lücke: Manche Dinge zählen, obwohl sie jetzt nicht existieren.
Augustinus erkannte die Schwierigkeit. Er sah, dass wir der Zeit in drei 
Formen begegnen – als Erinnerung, Aufmerksamkeit und Erwartung –, 
doch ihm fehlte die Sprache, um auszudrücken, wie etwas real sein kann, 
ohne jetzt zu existieren. So blieb das Problem ungelöst – ein Rätsel, das 

4	 Augustine. (1997). Confessions. (H. Chadwick, Trans.). Oxford University Press.



4140 Existenz ≠ Realität

ihn, wie viele Denker vor und nach ihm, im Kreis führte, ohne Durchbruch.

Doch dieses Zögern gehört nicht nur ihm, sondern uns allen. Jede 
Epoche steht vor demselben Paradox: Wir leben in einer verschwinden-
den Gegenwart, gezogen von einer Zukunft, die noch nicht existiert, und 
verfolgt von einer Vergangenheit, die nicht mehr existiert. Wir schließen 
Verträge, tilgen Schulden, erinnern an Unrecht, planen für Kinder, die 
noch nicht geboren sind – all dies setzt voraus, dass die Realität weit über 
das schmale Jetzt des Existierenden hinausreicht. Es zu leugnen wäre 
absurd, es schlüssig zu erklären bleibt jedoch schwer fassbar.
Hier setzt der Existenzrealismus an. Wo Augustinus zögerte, geht ER 
weiter – ER behauptet, dass existieren und real sein nicht identisch sind 
und dass nur durch ihre Unterscheidung die geschichtete Natur der Zeit 
begriffen werden kann.5 

Existenz und Realität: Der Scheinwerfer und die 
Bühne

Was heißt es, dass etwas existiert – und was, dass es real ist? Die Worte 
scheinen synonym, doch bei näherem Hinsehen zeigen sich Lücken 
zwischen ihnen. Eine Erinnerung existiert nicht so wie deine Hände oder 
diese Seite, und doch bewegt sie dich. Eine zukünftige Sonnenfinsternis 
existiert noch nicht, aber sie veranlasst schon heute Vorbereitungen. 
Fiktive Figuren hingegen existieren in Geschichten, sind aber nicht real. 
Der Unterschied mag fein sein, doch er prägt unser Verständnis der Zeit.

Dieser Unterschied ist nicht bloß sprachlich; er hat die Philosophie 
immer wieder beschäftigt, besonders dort, wo die Zeit ins Spiel kommt. 
Dinosaurier bevölkerten einst die Erde, existieren aber heute nicht. 
Unsere Urenkel könnten eines Tages leben, existieren aber noch nicht. 
Sind sie also unreal? Wer das behauptet, leugnet sowohl die Tiefe der 
Geschichte als auch die Verantwortung gegenüber der Zukunft. Wer sie 
dagegen so behandelt, als existierten sie schon jetzt, versteinert den 
Fluss der Zeit in einem statischen Bild. Beides wirkt falsch. Wir brauchen 
ein feineres Instrument.

5	 Trepp, T. C. (2025). Existence ≠ Reality: What Exists, What’s Real, and Why It Matters. (Preprint) https://
philpapers.org/archive/TENERP.pdf DOI: 10.5281/zenodo.17034962

Man stelle sich die Zeit als Theater vor. Der Scheinwerfer markiert, was 
jetzt existiert; jenseits davon liegen Kulissen und Requisiten – die erin-
nerten Szenen der Vergangenheit, die vorbereiteten Szenen der Zukunft. 
Diese größere Bühne ist die Realität. Der Scheinwerfer der Gegenwart 
wandert unablässig, bringt Neues in die Existenz und sendet anderes 
zurück ins Dunkel, doch die Bühne selbst bleibt real in ihrer Gesamtheit. 
Wir leben und handeln im schmalen Lichtkegel der Existenz, doch wir 
werden geprägt von und sind verantwortlich gegenüber der umfassen-
deren Realität, die uns umgibt.
Diese zweistufige Sichtweise – Existenz als das Unmittelbare, Realität 
als das Umfassende – bietet mehr als begriffliche Klarheit. Sie eröffnet 
Lösungen für klassische Rätsel: Wie können Aussagen über Vergangenes 
oder Zukünftiges wahr sein? Wie kann die Wissenschaft mit Entitäten 
umgehen, die wir noch nicht sehen? Warum erscheint uns das „Jetzt“ 
subjektiv gedehnt? Und wie lässt sich Verantwortung über die Zeit hinweg 
begründen?

Indem der Existenzrealismus die Gleichsetzung von „real“ und „exis-
tent“ auflöst, schafft er Raum für ein reichhaltigeres Denken über 
Zeit, Erkenntnis und Verantwortung. Er lädt dazu ein, nicht nur das zu 
betrachten, was ist, sondern auch das, was zählt.
Nun, da der Scheinwerfer eingeschaltet und die Bühne bereitet ist, treten 
wir in das eigentliche Argument ein.



4342 Existenz ≠ Realität

Wo die Sprache stolpert: Das Problem mit 
„Existenz“ und „Realität“

Philosophie beginnt selten in Einigkeit. Sie entsteht in Momenten der 
Irritation – wenn Worte ins Wanken geraten, Intuitionen aufeinanderpra-
llen oder vertraute Theorien Antworten geben, die nicht mehr tragen. 
Die Frage, was existiert und was real ist, bildet da keine Ausnahme. 
Sie hat über Jahrhunderte Debatten genährt, Begriffe verschoben und 
Generationen von Denkenden unzufrieden, aber unbeirrbar weiterfragen 
lassen.

Auf den ersten Blick scheint die Unterscheidung zwischen „Existenz“ 
und „Realität“ pedantisch – im Alltag werden beide Begriffe meist syn-
onym gebraucht. Doch sobald es um Zeit, Geschichte oder Wissenschaft 
geht, beginnt diese scheinbare Einfachheit zu bröckeln. Wenn ein Kind 
fragt, ob Dinosaurier real sind, zögern wir: „Sie sind real – aber sie exist-
ieren heute nicht mehr.“ Eine Physikerin bezeichnet eine kommende 
Sonnenfinsternis als real genug, um sich darauf vorzubereiten, obwohl 
sie noch nicht stattgefunden hat. Eine Historikerin nennt Jahrhunderte 
alte Ungerechtigkeiten noch immer real in ihren Wirkungen. In all diesen 
Fällen zeigt sich dieselbe Bruchlinie zwischen dem, was existiert, und 
dem, was real bleibt. Diese alltäglichen Unklarheiten offenbaren etwas 
Tieferes: Sprache selbst ist entlang unsichtbarer Linien gespalten – und 
nirgendwo wird diese Spaltung deutlicher als in unserem Reden über die 
Zeit.

Der Presentismus behauptet, dass nur die Gegenwart existiere. Auf 
den ersten Blick klingt das nach gesundem Menschenverstand: Die 
Vergangenheit ist vorbei, die Zukunft noch nicht da. Doch bei genauerem 
Hinsehen verlangt die Position, dass Vergangenheit und Zukunft nicht 
nur abwesend, sondern unreal seien. Das führt zu Ergebnissen, die den 
meisten von uns schwerfallen. War Napoleons Niederlage bei Waterloo 
unreal? Das zu behaupten, hieße, sowohl die Geschichte als auch 
Verantwortung zu leugnen. Aber zu sagen, Vergangenheit und Zukunft 
existierten im selben Modus wie die Gegenwart, würde die Zeit zu einem 
eingefrorenen Tableau machen, in dem nichts wirklich wird. Philosophen 
ringen seit Jahrhunderten mit diesem Dilemma – meist ohne Einigkeit.

Die zweite Konfliktlinie verläuft in der Wissenschaft. Die moderne 
Physik ist voller unsichtbarer Entitäten – Quarks, Dunkle Materie, 
Gravitationswellen, ganze Welten jenseits unserer Reichweite. Manche 
argumentieren, dass ohne direkte Beobachtung keine Existenz 
beansprucht werden könne; andere halten dagegen, dass das Leugnen 
ihrer Realität die Wissenschaft selbst untergraben würde, die darauf 
beruht, verborgene Ursachen aus sichtbaren Wirkungen zu erschließen. 
Diese Spannung zeigt sich in klassischen Kontroversen – etwa darin, ob 
Elektronen wirkliche Bewohner der Welt sind oder bloße mathematische 
Werkzeuge. Die Auseinandersetzung betrifft also nicht nur die Physik, 
sondern unsere begrifflichen Instrumente selbst – was wir überhaupt 
meinen, wenn wir „real“ und „existent“ sagen. Um die Tiefe dieses 
Problems zu erfassen, müssen wir uns vom Kosmos dem Bewusstsein 
zuwenden.

Schließlich gibt es ethische Spannungen. Wie wir die Grenze zwischen 
Existenz und Realität ziehen, prägt, wie wir mit jenen umgehen, die nicht 
vor uns stehen. Wenn nur das, was jetzt existiert, real ist – warum soll-
ten wir uns für Menschen einsetzen, die noch nicht geboren sind, oder 
Verantwortung für Ungerechtigkeiten übernehmen, deren Opfer längst tot 
sind? Andererseits: Wenn wir jeder erdenklichen Möglichkeit Realität zus-
prechen, riskieren wir, unter der Tyrannei bloßer Vorstellungen zu leben. 
Praktische Fragen zu Klima, Wirtschaft und Erinnerung hängen am Ende 
von diesen abstrakten Unterscheidungen ab. Philosophinnen mögen über 
Definitionen streiten – Staatslenker und Bürger müssen handeln, und ihre 
unausgesprochenen Metaphysiken der Zeit beeinflussen, ob sie mutig, 
vorsichtig oder gar nicht planen.
Die Geschichte der Philosophie kennt keine Knappheit an Versuchen, 
Erwiderungen und Gegenargumenten. Das Gelände ist uneben, die 
Himmelsrichtungen sind umstritten. Doch gerade diese Unruhe macht 
das Thema fruchtbar: Uneinigkeit ist kein Zeichen der Aussichtslosigkeit, 
sondern ein Hinweis auf Bedeutung – darauf, dass die Frage zählt und 
unsere Antworten mitbestimmen, wie wir über Wahrheit, Wissenschaft, 
Verantwortung und unseren gelebten Sinn der Zeit nachdenken.

Nun, da diese Probleme und Spannungen deutlich vor uns liegen, können 
wir uns der eigentlichen Aufgabe zuwenden: die Unterscheidung selbst 
zu klären und zu verfeinern – zu fragen, wie wir zwischen den Fallstricken 
der Verneinung und der Überdehnung navigieren und wie wir kohärent 
darüber sprechen können, was existiert und was real ist.



4544 Existenz ≠ Realität

Grenzen ziehen: Existenz als Jetzt, Realität als 
Mehr

Dieses Kapitel untersucht eine einfache, aber folgenreiche Idee: Existenz 
≠ Realität. 
Was existiert und was real ist, fällt nicht zusammen. Existenz bedeutet 
– im hier verwendeten Sinn – das Engere: das, was jetzt gegenwärtig und 
greifbar ist. Realität hingegen ist weiter gefasst: Sie umfasst das, was war, 
was sein wird oder was prinzipiell existieren kann, solange es eine echte 
Rolle in der Welt spielt. Kurz gesagt: Nur die Gegenwart existiert, aber 
weit mehr als die Gegenwart ist real. Durch diese Unterscheidung gewin-
nen wir einen klareren Blick auf Zeit und Welt.6

Lassen Sie uns diese Ideen genauer definieren und anschließend anhand 
einiger Beispiele veranschaulichen:

•	 Existenz: meint das Jetzt-Seiende, das gegenwärtig und erfahrbar 
ist. Wenn etwas existiert, kann man im Prinzip auf es zeigen oder 
es messen – hier und jetzt. Die Seite (oder der Bildschirm), die du 
gerade liest, existiert – sie ist präsent und wird direkt wahrgenommen. 
Dasselbe gilt für den Stuhl, auf dem du sitzt, den Kaffee in deiner 
Tasse oder das Sonnenlicht draußen. All dies existiert, weil es Teil der 
gegenwärtigen Welt ist und du damit interagieren kannst. Existenz 
ist also ein empirischer Begriff: Zu existieren heißt, am momentanen 
Zustand der Welt teilzunehmen – beobachtbar durch Sinne oder 
Instrumente. 

•	 Realität: meint Zugehörigkeit zum gesamten Gefüge der Welt, auch 
wenn etwas momentan weder sichtbar noch präsent ist. Etwas ist 
real, wenn es kausale Wirkungen hat, Spuren hinterlässt oder in die 
systematische Struktur des Universums eingebettet ist. Entscheidend 
ist: Etwas kann real sein, ohne jetzt zu existieren. Realität ist also der 
umfassendere Begriff. Sie schließt alles ein, was tatsächlich zum 
Sein der Welt gehört – Vergangenes, Gegenwärtiges, Zukünftiges, 
Sichtbares wie Unsichtbares –, sofern es einen Unterschied macht 
oder einen Platz im Ganzen hat.

Diese Definitionen verleihen der Existenz eine strengere, unmittel-
barere Bedeutung und der Realität einen größeren Rahmen. Um zu 

6	 Lewis, D. (1986). On the Plurality of Worlds. Blackwell.

verdeutlichen, wie das funktioniert, folgt hier ein kurzer Überblick über 
verschiedene Fälle und ihre Klassifizierung:

•	 Ein gegenwärtiges, beobachtbares Phänomen – etwa die Seite, die 
du gerade liest: Sie existiert (weil sie präsent und erfahrbar ist) und 
sie ist selbstverständlich real (Teil der Welt, in der du dich befindest). 
Hier fallen Existenz und Realität zusammen. 

•	 Ein vergangenes Ereignis mit Belegen – etwa der Ausbruch des 
Vesuv im Jahr 79 n. Chr.: Er existiert nicht mehr (er geschah und 
ist vorbei), aber er ist real: Er hinterließ Asche, verschüttete Städte 
(Pompeji) und historische Berichte. Obwohl das Ereignis nicht mehr 
präsent ist, bleibt es Teil der Realität – durch die Spuren, die es in der 
Welt hinterließ. 

•	 Ein zukünftiges, gut vorhergesagtes Ereignis – etwa eine totale 
Sonnenfinsternis im nächsten Jahr: Sie existiert noch nicht (sie hat 
noch nicht stattgefunden), ist aber real in einem vorausschauenden 
Sinn. Astronomie und Physik geben uns begründete Gewissheit, dass 
sie eintreten wird; wir planen bereits Reisen oder bauen Instrumente. 
Ihre Realität beeinflusst die Gegenwart, obwohl sie noch nicht exist-
iert. 

•	 Eine fiktive oder hypothetische Gestalt – etwa Sherlock Holmes 
oder ein Drache: Sie existieren nicht in der realen Welt und sind im 
hier gemeinten Sinn auch nicht real. Solche Entitäten sind imaginär. 
Sie „existieren“ in Geschichten oder Vorstellungen, aber ohne kau-
sale Wirkung auf die physische oder historische Welt. Holmes hat die 
Kultur beeinflusst – doch das liegt an den real existierenden Büchern 
und Lesenden, nicht an einer realen Person. In ontologischer Hinsicht 
– also in dem, was wirklich ist – fallen rein fiktive Figuren aus der 
Realität heraus.

Diese Beispiele verdeutlichen das zweistufige Denken: Nur das 
Gegenwärtige, Beobachtbare existiert, aber vieles, das nicht (mehr oder 
noch nicht) präsent ist, bleibt real. Vergangenheit und Zukunft bewohnen 
jeweils ihre eigenen Bereiche der Realität, auch wenn sie nicht in der 
Gegenwart beheimatet sind. Alles, was völlig außerhalb des kausalen 
Gefüges liegt – reine Fiktionen oder prinzipiell unerkennbare Objekte – ist 
weder existent noch real.



4746 Existenz ≠ Realität

So können wir sagen: „Dinosaurier sind real, obwohl sie nicht mehr 
existieren“ oder „Unsere zukünftigen Enkel sind real, obwohl sie noch 
nicht existieren.“ Auf den ersten Blick klingt das widersprüchlich, doch 
der Widerspruch löst sich, sobald wir die Begriffe trennen. Wir meinen: 
Dinosaurier waren Teil der Realität – sie existierten zu ihrer Zeit und 
hinterließen Spuren –, aber sie sind heute nicht präsent. Unsere künftigen 
Enkel existieren noch nicht, aber sie werden reale Individuen sein, und 
diese vorausgreifende Realität prägt schon jetzt unser Handeln.
Ein strenger Presentist würde solche Aussagen zurückweisen: Für ihn 
ist nur das Real, was jetzt existiert – also wären Dinosaurier schlicht 
unreal. Intuitiv klingt das falsch. Der Existenzrealismus vermeidet solche 
Absurditäten: Er begrenzt Existenz auf das Jetzt, aber er verwirft nicht 
die Realität alles Übrigen. Vergangenheit, Zukunft und das prinzipiell 
Unsichtbare dürfen real bleiben – auf je eigene Weise.

Diese scheinbar kleine Unterscheidung – zu sagen X existiert vs. X 
ist real – hat weitreichende Folgen. Sie hilft, klassische Rätsel der 
Zeitphilosophie zu entschärfen, von Wahrheitsproblemen über nicht-
präsente Dinge bis hin zu Fragen der Verantwortung.

Wahre Geschichten von Vergangenheit und Zukunft

Betrachten wir zunächst, wie wir über vergangene und zukünftige 
Ereignisse sprechen. Wir sagen etwa: „Dinosaurier durchstreiften einst 
die Erde“ oder „Im kommenden April wird eine Sonnenfinsternis stattfin-
den.“ Wir halten solche Aussagen für wahr. Doch Philosophinnen haben 
lange gefragt: Was macht sie wahr? Mit anderen Worten – worin besteht 
der Wahrmacher einer Aussage über etwas, das nicht gegenwärtig ist?

Dies ist das sogenannte Truthmaker-Problem für Vergangenheits- und 
Zukunftsaussagen. Wenn ich sage „Dinosaurier existierten“, was macht 
diesen Satz wahr? Wenn nur Gegenwärtiges existiert, scheint es nichts 
mehr zu geben, das der Aussage entspricht. Die Dinosaurier sind ver-
schwunden; wenn sie jetzt völlig unreal wären, worauf gründete dann die 
Wahrheit dieser Behauptung?

Manche Gegenwartsphilosophien versuchen, das Problem zu umgehen, 
indem sie sagen: Fossilien oder Erinnerungen seien die Wahrmacher. 
Doch das wirkt unbefriedigend. Fossilien existieren heute, gewiss – doch 
der Satz „Dinosaurier durchstreiften die Erde“ bezieht sich nicht auf die 
Fossilien, sondern auf die Dinosaurier selbst, die einst wirklich lebten 
und die Erde belebten. Wir wollen sagen können, dass der Satz wahr ist, 
weil die Dinosaurier wirklich lebten – nicht bloß, weil heute Überreste 
existieren.
Der Existenzrealismus löst dieses Dilemma, indem er vergangenen und 
gut begründeten zukünftigen Ereignissen Realität zuspricht – auch wenn 
sie nicht gegenwärtig existieren. Damit brauchen wir keine Stellvertreter-
Wahrmacher mehr. Wahrheit ruht in der Struktur der Realität selbst: 
Aussagen über Geschichte beziehen sich auf frühere Bereiche der 
Realität, Aussagen über Zukunft auf spätere.

Wissenschaft und die unsichtbare Welt

Ein weiteres Feld, in dem sich die Trennung zwischen Existenz und 
Realität bewährt, ist die Wissenschaft – insbesondere dort, wo es um 
Dinge geht, die wir nicht direkt beobachten können. Denken wir an die 
mikroskopische Welt: Teilchen wie Elektronen oder Quarks, an Schwarze 
Löcher oder ferne Exoplaneten. Wissenschaftliche Realisten – also jene, 
die glauben, dass unsere Theorien die Welt tatsächlich beschreiben 
– sagen, solche Dinge existieren, weil die Theorien sie benötigen, um 
Beobachtungen zu erklären. Empiristen oder Skeptiker hingegen fragen: 

R

E

Die Skala der Existenz (E) innerhalb der Realität (R). Dieses Diagramm veranschaulicht die fun-
damentale Dichotomie des Existentiellem Realismus: Existenz (E) ist das singuläre, enge Fenster 
des objektiven gegenwärtigen Moments, während Realität (R) die weite, multidimensionale 
Ausdehnung der gesamten Informationsaufzeichnung ist, die alle vergangenen Momente und 
zukünftigen Potenziale umfasst. Abb. 3.



4948 Existenz ≠ Realität

„Moment – haben wir je ein Elektron oder ein Schwarzes Loch gesehen? 
Wenn nicht, sollten wir vielleicht nicht so schnell sagen, dass es exist-
iert.7 Vielleicht sollten wir nur sagen, unsere Beobachtungen verhalten 
sich so, als ob diese Dinge real wären.“

Diese Debatte kann technisch werden, doch unsere zweistufige Sicht 
bietet einen eleganten Mittelweg. Wir können sagen: Unbeobachtbare 
Entitäten sind real, wenn die Beweislage stark genug ist – ohne zu 
behaupten, sie existierten im strengen, gegenwärtig beobachtbaren 
Sinn, bevor sie tatsächlich nachgewiesen wurden. In der Praxis sprechen 
Wissenschaftler ohnehin oft genau so.

Beispiel: Gravitationswellen. Vor 2015 hatte sie noch niemand 
direkt gemessen. Doch Physiker waren überzeugt, dass sie real 
sind. Es gab solide theoretische und indirekte Hinweise, und viele 
sagten: „Gravitationswellen sind real, auch wenn wir sie noch nicht 
direkt gesehen haben.“ Als die erste Messung gelang, hieß es in den 
Schlagzeilen: „Gravitationswellen existieren!“ – als wäre die Existenz 
bestätigt worden, nachdem ihre Realität lange angenommen war.

Ähnlich verhält es sich mit Elektronen. Niemand sieht sie direkt; wir 
sehen Spuren in Nebelkammern oder Ausschläge auf Detektoren. Eine 
Wissenschaftlerin würde kaum sagen: „Die Spur existiert, aber das 
Elektron nicht.“ Sie würde sagen: „Das Elektron ist real – siehe die Spur, 
die es hinterlässt, und wie unsere Theorie sie erklärt –, auch wenn wir das 
Teilchen selbst nie unmittelbar sehen.“

Moderne Wissenschaft ist voll solcher Fälle: theoretische Teilchen, 
kosmische Phänomene oder biologische Mechanismen, die zunächst 
nur indirekt belegt und später bestätigt werden. Vor der Bestätigung 
behandelt man sie als real – als ernstzunehmende Teile des Weltmodells 
–, ohne ihnen schon den gleichen Status zuzuschreiben wie einem 
sichtbaren Stein auf dem Tisch. Nach der Bestätigung sagen wir dann 
beiläufig, sie existierten, weil sie nun in den Bereich des gegenwärtig 
Beobachtbaren gerückt sind.
Diese zweistufige Sicht bewahrt empirische Nüchternheit und zugleich 
objektive Offenheit. Sie erlaubt, vorsichtig zu sein – wir sagen nicht leicht-
fertig „X existiert“, solange es keine Beobachtung gibt – und gleichzeitig 

7	 van Fraassen, B. C. (1980). The Scientific Image. Oxford University Press.

großzügig im Sinn wissenschaftlicher Realistik zu bleiben – wir sagen: 
„X ist real“, wenn die Beweise stark genug sind. So vermeiden wir zwei 
Extreme:

1.	 Die Realität des Unsichtbaren zu leugnen, oder
2.	 Vorschnell allem Theoretischen Existenz zuzuschreiben.

Wir können Realität anerkennen, ohne Existenz zu behaupten. Dadurch 
bleibt unsere Liste des Existierenden schlank – nur das Bestätigte, 
Gegenwärtige –, während die Realität all das umfassen darf, was wissen-
schaftlich gut begründet ist: Dunkle Materie, Energiefelder, subatomare 
Teilchen, ferne Galaxien. Man kann also Empirist in Bezug auf Existenz 
und Realist in Bezug auf Realität sein: Nur das als existent ansehen, was 
beobachtbar ist, aber das als real akzeptieren, was die Evidenz erfordert. 
So bleibt die Wissenschaft streng und doch offen – präzise ohne 
Dogmatismus.

Die elastische Gegenwart des Geistes

Interessanterweise lässt sich die Unterscheidung zwischen Existenz und 
Realität nicht nur auf logische oder wissenschaftliche Fragen anwenden 
– sie spiegelt sich auch in unserem alltäglichen Erleben wider. Das men-
schliche Bewusstsein hat eine eigene zweistufige Beziehung zur Zeit, die 
Philosophen und Psychologen seit über einem Jahrhundert beschreiben.
Ist dir schon einmal aufgefallen, dass der „gegenwärtige Moment“ in dei-
nem Erleben eigentlich eine gewisse Breite hat? Wenn du eine Melodie 
hörst, nimmst du nicht nur einen einzelnen Ton wahr; du behältst die 
vorherigen im Gedächtnis und erwartest die kommenden. Wenn jemand 
die ersten Töne von Happy Birthday spielt, erkennst du die Melodie, weil 
du das Gehörte mit dem gerade Erklingenden verbindest und schon das 
Kommende antizipierst („to you …“). Dein Erleben des Jetzt umfasst also 
ein Stück Vergangenheit (die eben verklungenen Töne) und ein Stück 
Zukunft (die erwarteten). Psychologisch betrachtet behandelst du also 
eine kleine Zeitspanne als ein einheitliches Jetzt – nicht als unendlich 
schmalen Moment.

Philosophen wie Edmund Husserl nannten das den scheinbaren 
oder gedehnten Jetztmoment (specious present): die subjektive 
Gegenwart, die sich über den unmittelbar vergangenen und den 



5150 Existenz ≠ Realität

unmittelbar bevorstehenden Augenblick erstreckt. Auch heutige 
Kognitionswissenschaft beschreibt Ähnliches: Das Gehirn integriert Reize 
über kurze Intervalle (einige hundert Millisekunden), um ein kohärentes 
Erleben des „Jetzt“ zu erzeugen.

Das entspricht genau der Trennung zwischen Existenz und Realität. 
Physikalisch existiert nur das messerscharfe Jetzt – der Ton, der in diesem 
Augenblick erklingt. Der vorige Ton ist vorbei, der nächste noch nicht da. 
Doch psychologisch bleibt der vergangene Ton in deinem Bewusstsein 
real (als Nachhall), und der kommende ist real genug, um erwartet zu 
werden. Dein Geist sagt gewissermaßen: „Der Ton, der eben endete, 
existiert nicht mehr, aber er ist noch real in meinem Erleben; der Ton, der 
gleich kommt, existiert noch nicht, aber er ist real genug, dass ich ihn 
erwarte.“
Wenn du die Vergangenheit als nichts und die unmittelbare 
Zukunft als unreal behandeln würdest, wären Musik, Sprache oder 
Bewegungserleben unmöglich. Unser Bewusstsein funktioniert, weil 
es Kontinuität spürt – weil Realität für uns mehr umfasst als das exakt 
Gegenwärtige.
So zeigt sich: Unser Geist lebt die Unterscheidung zwischen Existenz 
und Realität bereits vor. Die Gegenwart existiert – sie ist der unmittel-
bare sensorische Moment. Doch unser Bewusstsein dehnt sich darüber 
hinaus: Das eben Vergangene bleibt real im Gedächtnis, das unmittelbar 
Bevorstehende real in der Erwartung. In der Erfahrung ist die Realität also 
weiter als die Existenz – genauso, wie es der Existenzrealismus besch-
reibt: Existenz ist eng (nur das Jetzt), Realität ist weit (das Jetzt mitsamt 
seinem Kontext von Vorher und Nachher).
Diese Einsicht ist nicht bloß theoretisch. Sie erklärt, warum wir uns mit 
Vergangenem verbunden fühlen, daraus lernen, Schuld oder Stolz emp-
finden – und warum wir Zukünftiges ernst nehmen, planen, hoffen oder 
fürchten. Unsere Emotionen und Entscheidungen erkennen längst an, 
dass mehr real ist als das, was existiert.
Die Unterscheidung zwischen Existenz und Realität ist also kein abstrak-
ter Kunstgriff, sondern spiegelt die Struktur unseres Bewusstseins wider. 
Sie erklärt, warum eine Erinnerung uns berühren kann – obwohl sie nicht 
existiert –, und warum eine Hoffnung uns bewegt – obwohl sie noch 
nicht existiert. Zeit, wie wir sie leben, ist das ständige Zusammenspiel 
zwischen dem Scheinwerfer der Gegenwart und der größeren Bühne, auf 
der Vergangenes nachhallt und Zukünftiges schon anklopft.

Warum es für die Zukunft (und die Vergangenheit) zählt

Zum Schluss wollen wir einen Bereich betrachten, in dem Philosophie 
und konkrete Lebenspraxis zusammentreffen: Ethik und Verantwortung. 
Wie wir die Grenze zwischen Existenz und Realität ziehen, prägt, wie 
wir Dinge bewerten, die nicht hier und jetzt sind – etwa zukünftige 
Generationen oder vergangene Ereignisse, die weiterhin Anerkennung 
verlangen (man denke an historische Ungerechtigkeiten). Eine zu enge 
Sicht kann zu moralischer Kurzsichtigkeit führen.

Angenommen, jemand sagt: „Zukünftige Generationen existieren noch 
nicht, warum also sollten wir sie in unsere Entscheidungen einbeziehen? 
Wir sollten uns auf die Menschen und Probleme von heute konzentri-
eren.“ Wenn man „nicht existieren“ gleichsetzt mit „nicht real sein“, 
könnte man tatsächlich die Zukunft abwerten oder ignorieren. Man kön-
nte (fälschlich) argumentieren, dass wir unseren Ururenkeln oder den 
Bürgern des nächsten Jahrhunderts keine wirklichen Verpflichtungen 
schulden – schließlich, wie könnten wir etwas schulden, das nicht real 
ist? 
Diese Denkweise kann kurzsichtige Politik fördern: Umweltprobleme 
werden vernachlässigt, Schulden aufgehäuft, und generell wird die 
Zukunft geringgeschätzt, weil sie als ein bloßes Gespenst gilt – nicht als 
Realität.
Unsere Zwei-Ebenen-Perspektive bietet hier eine Korrektur. Zukünftige 
Menschen mögen jetzt noch nicht existieren, aber sie sind in einem 
sehr bedeutsamen Sinn real: Sie werden tatsächlich entstehen (sofern 
die Zivilisation fortbesteht), und die Welt, die wir hinterlassen, wird ihr 
Leben prägen. Ihre Realität ist die der werdenden Wesen – ihr Potential 
ist im Jetzt und in den Naturgesetzen verankert, ähnlich wie eine vorh-
ergesagte Sonnenfinsternis. Daher ist es völlig sinnvoll zu sagen, dass wir 
Verantwortung gegenüber ihnen tragen. Wir sollten die Zukunft nicht als 
bloße Fantasie behandeln. Sie ist noch nicht da, aber sie ist Teil der sich 
entfaltenden Realität.

Wenn man etwa an den Klimawandel denkt, sind die Katastrophen, 
die wir künftig zu vermeiden versuchen, nicht imaginär – sie sind reale 
Möglichkeiten, ja wahrscheinliche Folgen, wenn wir nicht handeln. Die 
Menschen, die im Jahr 2100 leben werden, sind real genug, dass unsere 
heutigen Entscheidungen eines Tages ihr leibhaftiges Dasein beeinflus-
sen werden. Diese Einsicht kann ethische Argumente stärken, wonach 



7574 Gegenwärtig werden

es sich wie ein Teilchen und bildet keine Interferenz. In der verzögerten 
Variante lässt man das Photon unbemerkt durch die Spalte gehen und 
entscheidet erst danach, ob man interferenz- oder teilchenartig misst. 
Überraschend scheint das frühere Verhalten des Photons von der jetzigen 
Messwahl abzuhängen. Als hielte die Realität ihre Festlegung zurück, bis 
eine Wahl in der Gegenwart getroffen ist. Nichts reist rückwärts in der 
Zeit; vielmehr bleibt die Vergangenheit in gewissem Sinn unbestimmt, bis 
eine gegenwärtige Wechselwirkung sie konkretisiert. Das Jetzt erscheint 
als Punkt, an dem Mehrdeutigkeit zu Tatsächlichkeit wird – wie eine 
Endredaktion, die die konsistente Fassung der Geschichte festlegt.

Andere Ansätze betonen objektive Kollapsprozesse ohne bewussten 
Beobachter (z. B. GRW-Modelle): Ab und zu kollabiert ein quantisches 
Möglichkeitsbündel spontan in einen bestimmten Zustand. Auch hier ist 
die Gegenwart der Moment der Festlegung: Vorher hätte das Teilchen hier 
oder dort sein können; nachher ist es bestimmt hier. Roger Penrose ver-
mutet etwa, dass Gravitation solche Kollapsprozesse anstößt. Die Details 
sind sekundär; entscheidend ist das wiederkehrende Motiv: Realität 
nimmt momentweise Form an.
Wieder andere Deutungen setzen auf Dekohärenz: Durch die allge-
genwärtige Kopplung an die Umgebung verlieren Superpositionen ihre 
Interferenzfähigkeit und es bleibt effektiv ein klassisch erscheinendes 
Ergebnis übrig. Dekohärenz wählt formal keinen eindeutigen Ausgang, 
macht aber erklärbar, warum wir faktisch nur einen sehen – und zwar als 
einen zeitlichen Prozess. Auch hier ist die Gegenwart die Bühne, auf der 
das Unbestimmte in Bestimmtes übergeht.

Berüchtigt ist schließlich die Verschränkung: Messungen an weit get-
rennten Teilchen zeigen sofortige Korrelationen. Unterschiedliche 
Beobachter mögen über die zeitliche Reihenfolge uneins sein; ein 
absoluter Gleichzeitigkeitssinn fehlt. Und doch wirkt es, als ob ein 
gemeinsames „Jetzt“ im Ergebnis eintritt – wenn ein Teil bestimmt wird, 
ist das gemeinsame Resultat festgelegt. Das lässt den Block-Blick starr 
erscheinen und betont, dass gegenwärtige Ereignisse Realität fixieren. 
In ER kann man sagen: Vor der Messung ist die Korrelation eine reale 
Möglichkeit; mit der Messung wird sie existent – für beide Teilchen, im 
jeweils lokalen Jetzt.

All diese Szenarien – verzögerte Wahl, spontaner Kollaps, Dekohärenz, 
Verschränkung – deuten auf dasselbe: In der Gegenwart wird 

Potentialität zu Aktualität. Die Welt ist kein fertiges Inventar von Dingen, 
sondern eine Erzählung im Werden: Jeder Moment fügt eine Zeile hinzu, 
aus vielen Entwürfen gewählt. Philosophisch gesprochen: eine Welt des 
Becoming, nicht bloß des Being.

Wie ordnen wir das? Unsere These: Der Existenzrealismus eignet sich 
besonders, dieses quanteninspirierte Bild zu deuten. ER wurde genau 
dafür entwickelt, die Grenzen des simplen Präsentismus zu umge-
hen; und die Quantenphysik scheint ein solches Konzept geradezu zu 
verlangen.
Erstens anerkennt ER, dass die Zukunft offen ist und reale 
Möglichkeiten enthält, ohne diese als bereits verwirklicht zu behandeln. 
Quantenmechanik ist wesentlich probabilistisch: Vor der Messung 
sind mehrere Ausgänge möglich, und diese Möglichkeiten haben reale 
Wirkungen (z. B. Interferenz). Ein strikter Präsentismus würde sagen: „Die 
Zukunft existiert nicht, bis sie geschieht“ – was in ER ebenfalls gilt; nur 
ergänzt ER: Diese noch-nicht-Manifestationen sind real in dem Sinn, dass 
sie den Gang der Dinge kausal strukturieren. Der Eternalismus oder Viele-
Welten-Ansatz erklärt Wahrscheinlichkeiten, indem er alle Möglichkeiten 

x

m
θ

Illustration des berühmten Doppelspaltexperiments, die zeigt, wie durch zwei Schlitze tretende 
Partikel oder Wellen ein Interferenzmuster auf dem Schirm erzeugen. Die Anordnung demonstriert 
die Quantendualität – Licht und Materie verhalten sich sowohl als Partikel als auch als Wellen – 
und enthüllt das grundlegende Mysterium im Herzen der Quantenmechanik. Abb. 4.



7776 Gegenwärtig werden

als gleichermaßen existent setzt – aber dann geschieht nie etwas wirklich 
Neues. ER vermeidet beide Extreme: Die Zukunft ist real als Möglichkeit, 
doch erst die Gegenwart hebt eine Möglichkeit in die Existenz; die 
anderen bleiben unverwirklicht.

Zweitens bewahrt ER echtes Werden und Agency. Die Quantenphysik 
ist nicht strikt deterministisch; Messwahlen können den tatsächlichen 
Ausgang beeinflussen. In einem Block-Universum wäre das nur Schein; 
in Viele-Welten geschieht ohnehin alles irgendwo. ER erlaubt, dass nur 
ein Ausgang hier geschieht – und dass unser Handeln im Jetzt daran 
mitentscheidet.

Drittens umgeht ER die klassischen Fallstricke. Naiver Präsentismus 
hat Mühe, über Wellenfunktionen und ungemessene Vergangenheiten 
sinnvoll zu sprechen; der Eternalismus entwirklicht den Kollaps zu einer 
bloßen Perspektive. Viele-Welten multipliziert diese Erklärung. ER hält die 
Quantenbeschreibung für real als Information und Potential – aber nicht 
für existent, bevor etwas geschieht. Messung (oder effektive Dekohärenz/
Kollaps) ist dann ein echter physischer Update: Eine Möglichkeit wird 
existent, die übrigen bleiben als nie verwirklichte Möglichkeiten zurück.
Viertens zur Relativität: In ER ist Existenz lokal, Realität global. Jeder hat 
ein eigenes Jetzt; das stört nicht, solange Realität nicht an eine einzige 
Zeitfläche gebunden wird.16 Auch verschränkte Messungen lassen sich so 
verstehen: Rahmen mögen den Zeitpunkt unterschiedlich ordnen; dass 
das gemeinsame Resultat real ist und Folgen hat, steht außer Zweifel.
Schließlich bleibt ER empirisch geerdet: „Real“ ist, was kausal/empirisch 
relevant ist – was in Prinzip beobachtbar oder wirksam sein kann. Ein 
Stern, der vor einer Million Jahren explodierte, existiert jetzt nicht, ist aber 
real (sein Licht, seine Reste). Ein absolut unbeeinflussbares „Etwas“ 
zählt nicht zur Realität. Im Quantenfall: Ein nicht gemessener Spin ist 
real als Unbestimmtheit – mit physikalischen Konsequenzen –, erhält 
aber erst mit der Messung Existenz als „oben“ oder „unten“.17 Was haben 
wir gewonnen? Die Quantenphysik deutet darauf, dass die Gegenwart 
fundamental ist: Im Jetzt kollabieren Möglichkeitswolken zu Fakten. Der 
einfache Slogan „Nur die Gegenwart ist real“ greift zu kurz, weil er die 
Realität von Vergangenem und die Vorbereitung des Zukünftigen mis-
sachtet. Der Block-Blick bewahrt Kontinuität, verliert aber das Werden. 

16	 Wheeler, J. A. (1983). Law Without Law. In J. A. Wheeler & W. H. Zurek (Eds.), Quantum Theory and 
Measurement (pp. 182–213). Princeton University Press.
17	 Ghirardi, G. C., Rimini, A., & Weber, T. (1986). Unified dynamics for microscopic and macroscopic systems. 
Physical Review D, 34(2), 470–491. https://doi.org/10.1103/PhysRevD.34.470

Der Existenzrealismus bietet eine stimmige Synthese: Vergangenheit 
und Zukunft sind real, doch nur die Gegenwart existiert. Superpositionen 
sind reale Möglichkeiten; Kollaps/Dekohärenz ist die Erhebung einer 
Möglichkeit in die Existenz; Verschränkung liefert reale Verbindungen, die 
bei Messung ein gemeinsames existentes Resultat zeitigen; der Zeitpfeil 
lässt sich als fortlaufende Akkumulation neuer Fakten lesen – jeder 
Gegenwartsmoment als „kreativer Akt“.18 Kein anderes Theoriegebäude 
erfasst dieses dynamische Bild so überzeugend. Gegenüber dem 
Präsentismus integriert ER Quanten-Potentiale und die Realität der 
Geschichte; gegenüber Eternalismus/Many-Worlds bewahrt ER echtes 
Werden, Zufall und Wahl. Es verträgt sich mit der Relativität und dem 
wissenschaftlichen Sprachgebrauch über das Unbeobachtbare. Indem 
ER die Existenz des Jetzt von der weiteren Realität trennt, trägt es der 
Praxis der Physik Rechnung, ohne die Vergangenheit zu negieren oder die 
Zukunft zu verstellen.
Kurz: Der Existenzrealismus wirkt wie die Sicht, auf die die Quantenphysik 
seit langem hindeutet. Sein heißt gegenwärtig sein; real sein heißt, 
eine Rolle im sich entfaltenden Geschehen zu spielen – als Ursache, 
Wirkung oder Möglichkeit. So entsteht das Bild eines Universums, das 
fortwährend „gegenwärtig wird“. Für uns, die wir darin leben, heißt das: 
Jeder Moment zählt – er ist der Zeitpunkt, in dem die Welt, auf kleine, aber 
bedeutsame Weise, sich selbst neu macht.

Wenn Theorie Gestalt annimmt

Am 20. Juli 1969 stieg Neil Armstrong aus dem Mondlandemodul Eagle 
und drückte seinen Stiefel in den feinen Staub des Mondes. Diese 
Handlung, ein einzelner gegenwärtiger Moment der Existenz, ist vorbei. 
Die Bewegung des Fußes, der Atemzug, der Puls in Armstrongs Brust, als 
er seine berühmten Worte sprach – all das existiert nicht mehr. Es lebte 
in seinem Moment und verging, wie alle Handlungen vergehen. Und doch 
dauert seine Realität an, vielleicht lebhafter als bei fast jeder anderen 
Geste der Menschheitsgeschichte. Die Fußabdrücke bleiben im Regolith 
des Mondes eingeprägt, unberührt von Wind und Regen, still bewahrt für 
Jahrtausende.

18	 Eichman, P. (2007). Relativistic Challenges to Presentism. https://echodin.net/papers/phil551/relativity.pdf



7978 Gegenwärtig werden

Diese einfache Tatsache veranschaulicht die Kraft der ER-Unterscheidung 
zwischen Existenz und Realität. Armstrongs Schritt existierte nur, sol-
ange er geschah – als das gelebte Jetzt von 1969. Doch seine Spur 
besitzt Realität weit über diesen flüchtigen Augenblick hinaus. Der Staub 
behält den Abdruck. Fotografien, Tonaufnahmen und das menschliche 
Gedächtnis verlängern ihn. Was als fragiles, unwiederholbares Ereignis 
existierte, ist Teil der dauernden Realität der Welt geworden und beein-
flusst Kultur, Politik und Imagination noch Jahrzehnte später.
Die Apollo-Fußspuren erinnern daran, dass Existenz momenthaft ist, 
Realität jedoch kumulativ. Jede gegenwärtige Tat schreibt sich auf 
Weisen in die Welt ein, die sich nicht einfach auslöschen lassen. Manche 
Einschreibungen sind persönlich und unsichtbar – eine Narbe, die nur 
du im Spiegel bemerkst, ein Wort, das im Herzen eines anderen nachk-
lingt. Andere sind monumental, wie die Spuren auf der Mondoberfläche, 
für alle sichtbar, die eines Tages dorthin reisen. Die Unterscheidung ist 
wichtig, weil sie erklärt, wie das Jetzt besonders bleibt, ohne die Dauer 
dessen zu leugnen, was bereits geschehen ist.
Aus dieser Sicht erhält auch Verantwortung ein neues Profil. Wäre 
Existenz alles, verschwände jeder Moment spurlos; unsere Taten wären 
so schwerelos wie Wolken. Doch Realität bleibt. Jede Entscheidung 
hinterlässt einen Fußabdruck – manchmal wörtlich, oft bildlich. Wie 
wir miteinander umgehen, wie wir Ressourcen nutzen, wie wir Zukünfte 
entwerfen: All das sind gegenwärtige Handlungen, die zu realen Spuren 
werden und das Mögliche von morgen mitbestimmen. Armstrongs 
Abdruck ist außergewöhnlich, weil er über Generationen sichtbar ist; 
doch das Prinzip gilt im Alltag ebenso. Jede Entscheidung im Jetzt senkt 
sich in die Realität ein – wie ein Schritt, der sich in Staub prägt.

Der Mond macht die Differenz zwischen Existenz und Realität noch in 
anderer Hinsicht anschaulich: Er zeigt, wie die Umgebung über Dauer 
entscheidet. Auf der Erde hätten Wind und Wasser die Spuren längst 
erodiert. Dass sie bleiben, erinnert daran, dass Realität nicht statisch 
ist, sondern bedingt. Spuren halten in manchen Kontexten länger als 
in anderen. In der Gesellschaft mag eine flüchtige Bemerkung schnell 
verblassen, während ein Gesetz im Code oder ein digitaler Beitrag quasi 
unbegrenzt fortbesteht. Der Existenzrealismus gibt uns die Sprache 
dafür: Existenz ist stets kurz; Realität kann – je nach Bedingungen – 
Jahrzehnte oder Jahrhunderte überspannen.

Schließlich werfen die Spuren auch Licht auf die Zukunft. Sie verweisen 
auf einen vergangenen Moment und zugleich auf das, was noch kom-
men könnte. Für kommende Generationen mögen sie Einladung sein, 
zurückzukehren, neben ihnen zu gehen, neue Spuren zu setzen. So ist 
Realität nicht nur ein Konto der Vergangenheit, sondern ein Reservoir von 
Möglichkeit. Die Spuren des Gehandelten leiten, inspirieren und begren-
zen, was noch getan werden kann.

Die ER-Unterscheidung anzuwenden heißt also, die Welt als ges-
chichtete Landschaft zu sehen: Das Jetzt existiert als Akt des Schritts; 
die Vergangenheit ist real im Abdruck, der bleibt; die Zukunft ist real in 
den Möglichkeiten, die diese Spur eröffnet. Das Vermächtnis von Apollo 
erinnert: Existenz flackert und vergeht, Realität sammelt und strahlt 
nach vorn – sie verankert uns in dem, was war, und weist zugleich auf 
Horizonte, die noch kommen.

Die Fäden zusammenführen

Wir begannen mit einer schlichten, aber beunruhigenden Frage: Was 
heißt es, zu sagen, dass nur die Gegenwart real ist? Zunächst klang 
es selbstverständlich – wir leben im Jetzt. Je genauer wir jedoch hin-
sahen, desto deutlicher traten die Schwierigkeiten hervor. Wenn die 
Vergangenheit nichts ist, warum lastet ihre Spur so schwer auf uns? 
Wenn die Zukunft nichts ist, wie können wir so sicher planen, vorher-
sagen und vorsorgen? Und wenn Zeit relativ ist, wessen „Jetzt“ könnte 
das wahre sein? Diese Fragen zeigten, dass die gewöhnliche Intuition des 
Präsentismus, wörtlich genommen, dem Druck von Wissenschaft und 
Alltagsvernunft nicht standhält.

Stattdessen ergab sich ein neu gerahmter Blick: Die Gegenwart besitzt 
eine besondere Form der Existenz, aber sie ist nicht die ganze Realität. 
Die Vergangenheit bleibt real durch die Spuren, die sie hinterlässt; die 
Zukunft ist real als strukturierte Möglichkeit, die auf Verwirklichung war-
tet. So lässt sich das Entscheidende am Jetzt – seine Unmittelbarkeit, 
seine schöpferische Kraft – würdigen, ohne andere Zeiten in die 
Nichtexistenz zu verbannen. Die Gegenwart ist kein isolierter Punkt, son-
dern ein lebendiges Scharnier, an dem das Gewicht der Geschichte auf 
die Offenheit des Kommenden trifft.



8180 Gegenwärtig werden

Praktisch birgt diese Neuordnung eine stille, aber weitreichende 
Botschaft. Jeder Moment ist nicht nur der passive Rand einer Zeitlinie, 
sondern die Werkstatt, in der Realität geformt wird. Im Jetzt zu handeln 
heißt, einen Umriss mit Tinte zu fassen – aus vielen Bleistiftlinien wird 
eine Gestalt. Unsere Erinnerungen zeigen, dass wir mehr erben, als wir 
wählen; unsere Entscheidungen zeigen, dass wir mehr gestalten, als wir 
erben. Zwischen diesen beiden Wahrheiten gewinnt das Leben zugleich 
Verantwortung und Freiheit.
Das vielleicht treffendste Bild ist das des Webens. Die Gegenwart 
ist das Webschiffchen, das hin und her fährt, die starken Fäden der 
Vergangenheit mit den losen Fasern der Zukunft verknüpft und so den 
Stoff der Realität hervorbringt. Wir leben als Weberinnen, Bahn für Bahn, 
wissend, dass jeder Zug zu einem Muster beiträgt, das größer ist als 
jede einzelne Hand. Darin liegt die Würde des Moments: gegenwärtig zu 
sein heißt nicht nur zu existieren, sondern am sich entfaltenden Design 
mitzuwirken.
Mit dieser Einsicht bleibt eine Frage als Herausforderung und Einladung: 
Wenn die Gegenwart der Ort ist, an dem Realität Gestalt annimmt 
– wie wollen wir unsere kurze, aber entscheidende Rolle in ihrer 
Hervorbringung nutzen? Das nächste Kapitel wendet sich dieser Frage 
aus einem anderen Blick: Wie begegnet die scheinbare Freiheit des 
Werdens den gesetzmäßigen Mustern, die die Manifestation selbst 
leiten?

Gesetzmäßigkeit der 
Manifestation

„In der impliziten Ordnung ist alles ineinander verborgen und 
miteinander verwoben. Die explizite Ordnung dagegen ist die Weise, 

in der diese verborgene Struktur im Jetzt sichtbar und wirksam wird.“ 
 

— Bohm, D. (1980). Wholeness and the implicate order. Routledge.

Seit den frühesten menschlichen Siedlungen stehen Menschen vor dem 
Rätsel des Todes und versuchen, eine Spur zu hinterlassen, die dem 
Verschwinden trotzt. Ein Steinhügel über einem Grab, eine eingravierte 
Zeile auf einem Grabstein, die sorgfältige Beigabe von Ritualobjekten – all 
dies sind Gesten, die über den flüchtigen Moment der Existenz hinaus-
reichen. Es sind Akte der Anerkennung, dass etwas oder jemand aus der 
Unmittelbarkeit der Gegenwart in eine andere Seinsweise übergetreten 
ist. Der Körper atmet nicht mehr, die Stimme spricht nicht mehr – und 
doch bleiben die Spuren. Hügelgräber, Inschriften und Totenrituale sind 
mehr als symbolische Trostgesten; sie sind materielle Bestätigungen, 
dass das, was aus der Existenz verschwunden ist, weiterhin Teil der 
Realität bleibt.
Archäologen haben zehntausende Jahre alte Gräber freigelegt, ges-
chmückt mit Ocker, Werkzeugen, Perlen oder Tierknochen – Objekte, 
die sorgfältig bei den Verstorbenen platziert wurden. Für die Lebenden 
waren diese Gaben nicht bedeutungslos. Sie verkörperten Kontinuität: 
Die Existenz der Person war beendet, doch ihre Realität blieb erhalten – in 
kollektiver Erinnerung und in den dauerhaften Artefakten, die sie hinter-
ließ. Ein Hügel, aufgerichtet auf einer Anhöhe und sichtbar für kommende 
Generationen, verkündete: Hier hat einmal ein Leben existiert, und seine 
Realität wirkt bis heute fort. Auf diese Weise drückten frühe Menschen 
eine instinktive Einsicht aus: Nichts verschwindet einfach – alles hinter-
lässt eine Spur.



8382 Gesetzmäßigkeit der Manifestation

Dieselbe Intuition durchzieht die ausgefeilteren Kulturen. Die Pyramiden 
Ägyptens, die monumentalen Gräber Chinas, die Stelen Mesopotamiens 
oder die Kenotaphe Griechenlands bezeugen ein kulturelles Bedürfnis, 
die verschwundene Gegenwart in einer Form zu verankern, die der Zeit 
standhält. Diese Steine und Bauwerke sind nicht bloß Zeichen von 
Reichtum oder Macht; sie sind physische Verkörperungen einer tieferen 
Überzeugung: Existenz löst sich nicht ins Nichts auf. Die Verstorbenen 
wirken fort – in Erinnerung, in Abstammung, im Vermächtnis – und die 
Gemeinschaft sorgt dafür, dass dieses Wirken in sichtbarer, dauerhafter 
Form bewahrt bleibt.

Bestattungsriten sind in diesem Sinn kulturelle Dramatisierungen von 
Manifestation und Demanifestation. Die Lebenden versammeln sich, 
um den Übergang zu markieren: um anzuerkennen, dass die individuelle 
Existenz geendet hat, und zugleich die Realität des Verstorbenen in dau-
erhaften Formen einzuschreiben – in Liedern, Gebeten, Inschriften oder 
Monumenten. Ob im feierlichen Klang einer Glocke, im gesprochenen 
Namen oder im Niederlegen von Blumen: stets wird dieselbe Wahrheit 
vollzogen – Demanifestation ist keine Auslöschung, sondern eine 
Verwandlung in eine andere Ebene des Seins.
Wenn wir diesen uralten Echos nachspüren, erkennen wir, dass 
Gesellschaften zu allen Zeiten intuitiv den doppelten Rhythmus erfasst 
haben, der die Welt trägt. Existenz ist zerbrechlich und flüchtig; sie ent-
gleitet in jedem Moment. Doch Realität bewahrt, was gewesen ist, und 
trägt seine Spur weiter. Begräbnisriten und Erinnerungssteine zu studie-
ren heißt daher nicht nur, die Archäologie der Trauer zu erforschen – es 
heißt, zu bezeugen, wie die Menschheit immer wieder die Kontinuität 
zwischen Vergänglichem und Dauerhaftem, zwischen dem gelebten 
Moment und der bleibenden Spur erkannt und geehrt hat.

Zeit als Schwelle: Zur Problemstellung der 
Manifestation

Das vertraute Bild des Flusses mag Orientierung geben, doch die Aufgabe 
dieses Kapitels ist eine genauere: Wie wird das Reale gegenwärtig – und 
wie kehrt das Gegenwärtige ins Reale zurück? Existenz ist der kurze 
Augenblick des Aufleuchtens, Realität das Meer, das ihn trägt. Unsere 
Frage gilt nun nicht mehr dem Bild, sondern dem Vorgang selbst: Nach 
welchem Prinzip entstehen und vergehen diese Wellen des Daseins?

Hier liegt das Herz des Problems der Manifestation. Zu sagen, etwas 
manifestiere sich, heißt: Es tritt aus der Tiefe der Möglichkeit in das Licht 
des Jetzt. Ein Same keimt, ein Kind wird geboren, eine Erinnerung taucht 
auf, ein Stern entzündet sich – jedes ist ein Beispiel dafür, wie Realität 
sich in Existenz entfaltet. Doch ebenso wesentlich ist die umgekehrte 
Bewegung, das stille Gegenstück der Manifestation: die Demanifestation, 
das Zurücktreten des Existenten in das Depot der Realität. Eine Blume 
welkt, eine Flamme erlischt, ein Leben endet – und doch hinterlässt jedes 
Spuren: Nährstoffe, Asche, Erinnerungen, die die Welt weiter formen. 
Manifestation und Demanifestation sind keine magischen Brüche, son-
dern gesetzmäßige Prozesse – der doppelte Pulsschlag, mit dem die Zeit 
ihren Takt hält.
So sind wir eingeladen, die Gegenwart nicht als statische Bühne zu 
sehen, sondern als Schwelle – eine messerscharfe Linie, auf der die 
Welt unablässig balanciert. Auf dieser Schwelle kollabieren unzählige 
Möglichkeiten zu jener einen Wirklichkeit, die wir erfahren, während jede 
Wirklichkeit nahezu sofort beginnt, sich wieder in Realität zu verwandeln. 
Der Fluss der Zeit ist, in diesem Verständnis, nichts anderes als dieser 
fortwährende Verkehr in beide Richtungen: das Reale, das existent wird, 
und das Existent, das ins Reale zurückkehrt. Es ist eine Art kosmische 
Atmung – ein Ein- und Ausatmen an der Grenze des Jetzt.
Was dieses Bild überzeugend macht, ist nicht seine Poesie, sondern 
seine Erklärungskraft. Es zeigt, warum Kausalität funktioniert – weil 
jedes Existent aus gesetzmäßigen Bedingungen hervorgeht, die bereits 
real sind. Es erklärt, warum Erinnerung verlässlich ist – weil vergangene 
Ereignisse weiterhin ihren Abdruck in der Realität hinterlassen. Und 
es verdeutlicht, warum wir die Zukunft antizipieren können, ohne ein 
vorgefertigtes Drehbuch annehmen zu müssen – weil die Gesetze neue 
Momente aus gegenwärtigen Bedingungen hervorbringen, statt einen ver-
borgenen Filmstreifen abzuspulen.



8584 Gesetzmäßigkeit der Manifestation

In diesem Sinn verleihen Manifestation und Demanifestation dem zwei-
stufigen Konzept des Existenzrealismus Bewegung und Leben. Sie zei-
gen, warum die Welt sich mit geordneter Lebendigkeit entfaltet, anstatt 
stillzustehen. Ohne sie wäre das Denkmodell leblos – ein Meer ohne 
Wellen, eine Leinwand ohne Pinselstriche. Mit ihnen erkennen wir, warum 
die Welt nicht stillsteht, sondern sich fortwährend mit gesetzmäßiger 
Lebendigkeit erneuert.

Dieses Kapitel nimmt die Herausforderung an, diese Übergänge genauer 
zu fassen. Es wird untersuchen, wie Manifestation Potenziale in die 
Schärfe der Gegenwart bringt, wie Demanifestation das Existent in 
Spuren und Vermächtnisse verwandelt, und wie beide gemeinsam das 
gesetzmäßige Gewebe des zeitlichen Flusses bilden. Dabei werden 
wir vertraute Beispiele betrachten – vom Zyklus der Sterne und dem 
Wachstum lebender Organismen bis zu den Dynamiken von Erinnerung 
und Erwartung – um zu zeigen, dass dieser doppelte Prozess nicht in den 
Höhen der Theorie verborgen liegt, sondern den Alltag unseres Erlebens 
durchzieht.

Herausforderungen und umstrittenes Terrain

Jede Darstellung, die davon spricht, dass Dinge ins Sein treten und 
wieder vergehen, steht sofort vor einer Vielzahl von Schwierigkeiten. Es 
genügt nicht zu sagen, dass die Gegenwart flüchtig sei oder dass die 
Realität zugleich Erinnerung und Möglichkeit enthalte. Solche Aussagen 
werfen drängende Fragen auf: Wie können wir behaupten, dass etwas, 
das nicht mehr existiert, weiterhin real bleibt, ohne in Widersprüche zu 
geraten? Wie lässt sich die Zukunft als real beschreiben, ohne damit 
jedes Ergebnis vorwegzunehmen? Und wie verhindern wir, dass der 
Fluss der Welt entweder in einem starren Block bereits geschriebener 
Ereignisse erstarrt oder sich in einem mystischen Strom verliert, der sich 
jeder Einsicht entzieht?

Das sind keine müßigen Rätsel, sondern Fragen, die den Kern unseres 
Verständnisses von Zeit berühren. Philosophinnen und Physiker haben 
sich seit Langem an ihnen entzündet. Manche bestehen darauf, dass 
Vergangenheit und Zukunft in gleichem Maß wie die Gegenwart existie-
ren – als Teile eines großen Blocks, in dem nichts wirklich wird. Andere 
lehnen dies ab und erklären allein die Gegenwart für wirklich, während 
Vergangenheit und Zukunft bloße Schatten oder Illusionen seien. 
Zwischen diesen Extremen liegt ein umkämpfter Bereich, in dem Fragen 
nach Kausalität, Erinnerung und Erwartung aufeinandertreffen. Die 
Herausforderung besteht darin, die Übergänge des Werdens zu besch-
reiben, ohne in strengen Determinismus oder unbestimmte Mystik zu 
verfallen.
Eine Schwierigkeit betrifft den Status der Vergangenheit. Wenn wir 
sagen, dass eine Flamme nicht mehr existiert, aber Rauch in der Luft und 
Wärme im Raum hinterlassen hat – sprechen wir dann nicht in Rätseln? 
Manche würden einwenden, die Aussage „Die Flamme ist real“ nach 
ihrem Erlöschen sei unsinnig: Die Flamme ist erloschen, und was bleibt, 
sind lediglich andere Phänomene. Andere halten dagegen: Ohne die 
Anerkennung der bleibenden Spur des Gewesenen ließe sich Kontinuität 
überhaupt nicht verstehen. Die Frage ist also, ob Realität jenseits der 
Existenz ein nützliches Konzept ist – oder eine überflüssige Verdopplung.
Ein weiteres Problem betrifft die Offenheit der Zukunft. Wenn die mor-
gige Sonnenfinsternis schon heute real ist – bedeutet das, dass sie in 
einem verborgenen Sinn bereits existiert und nur darauf wartet, enthüllt 
zu werden? Falls ja, wäre der Zukunft ihre Unbestimmtheit geraubt, und 

Die kurz brennende, helle Flamme des Streichholzes repräsentiert die Existenz – den flüchtigen, 
aktiven gegenwärtigen Moment. Wenn die Flamme erlischt, verschwindet ihre Existenz, aber die 
Auswirkungen (der Rauch, die Hitze, das verkohlte Holz) werden sofort in die dauerhafte, bestän-
dige Informationsaufzeichnung der Realität integriert. Abb. 5.



103102 Gesetzmäßigkeit der Manifestation

Vielleicht ist dies die ansehnlichste Einsicht dieses Kapitels: Der Fluss 
der Zeit ist weder ein rätselhafter Strom noch eine Illusion menschlicher 
Wahrnehmung. Er ist der gesetzmäßige Übergang von Realität in Existenz 
und wieder zurück – der beständige Pulsschlag des Werdens. Wir leben 
auf dieser Schneide, stets zwischen dem, was war, und dem, was sein 
könnte, und tragen Verantwortung für das, was wir hinterlassen, wenn 
unser eigener Moment verblasst.

Wenn jeder Augenblick zugleich Ergebnis und Ursprung ist, liegt die 
Aufgabe auf der Hand: Welche Spuren werden wir hinterlassen, damit 
andere sie erben können?

Das nächste Kapitel greift diese Frage aus einer anderen Perspektive 
auf – es fragt, ob die Begriffe von Kontinuität und Gesetzmäßigkeit selbst 
Bestand haben, wenn wir untersuchen, was Materie, Substanz und 
Realität im tiefsten Sinn eigentlich sind.

Materie, Substanz und Stoff

„Was wir als materielle Körper und Kräfte beobachten,  
sind nichts anderes als Formen und Variationen in der Struktur von 

Raum und Zeit.“ 
 

— Schrödinger, E. (1935).  
Science and the human temperament. George Allen & Unwin.

Als Galileo 1609 zum ersten Mal sein Fernrohr gen Himmel richtete, 
wurden funkelnde Punkte zu Welten. Doch die Entdeckung der endlichen 
Lichtgeschwindigkeit enthüllte bald ein umfassenderes Rätsel: Wir sehen 
die Sterne niemals, wie sie sind, sondern immer, wie sie waren. Der 
Kosmos wurde zu einem Archiv von Verzögerungen – jedes Funkeln ein 
Echo einer längst vergangenen Realität.

Diese Erkenntnis reichte weit über die Astronomie hinaus – sie erschüt-
terte unser Verständnis von Unmittelbarkeit. Was bedeutet es, von 
der Gegenwart zu sprechen, wenn jeder kosmische Blick zeitversetzt 
ankommt? Haben wir je Kontakt mit dem, was ist, oder nur mit dem, was 
war? Das Fernrohr, einst Symbol wissenschaftlicher Aufklärung, wurde 
so zu einer philosophischen Herausforderung.

Im Denken des Existenzrealismus (ER) bleibt Existenz strikt an die 
Gegenwart gebunden. Ein Photon, das auf die Linse trifft, existiert jetzt – 
keine Verzögerung ändert diese Tatsache. Galileos Fernrohr deutet daher 
ein genaueres Paradox an: Realität mag sich über die Gegenwart hinaus 
erstrecken, doch Existenz verlässt sie niemals. Wahrnehmung ist immer 
verspätet – und findet doch ausschließlich im Jetzt statt.

Was ein philosophisches Konzept überzeugend macht, ist nicht nur die 
Eleganz seiner Behauptungen, sondern auch seine Fähigkeit, geprüft 
zu werden. Eine Theorie, die sich prinzipiell nicht widerlegen lässt, läuft 
Gefahr, zum Dogma zu werden. Der Existenzrealismus vermeidet diese 
Falle bewusst. Indem er Existenz – das Hier und Jetzt – von Realität – dem 
umfassenderen Feld des Gewesenen und des Möglichen – unterscheidet, 



105104 Materie, Substanz und Stoff

bietet er nicht bloß eine Theorie 
der Zeit, sondern formuliert eine 
überprüfbare Behauptung. Die 
Wette lautet schlicht: Wenn 
sich zeigen ließe, dass Materie 
oder Information außerhalb der 
Gegenwart wirksam wird, dann 
bräche ER zusammen.

Diese Herausforderung ver-
wandelt, was wie eine metaph-
ysische Betrachtung klingen 
könnte, in etwas, das einer 
wissenschaftlichen Hypothese 
ähnelt. Seine Kühnheit liegt in der 
Falsifizierbarkeit. Anders als die 
weitreichenden Behauptungen des 
Eternalismus oder Presentismus 
lädt ER uns ein, sich seine eigene 
Widerlegung vorzustellen – sich 
auszumalen, wie die Welt auss-
ähe, wenn die Zeit nicht an die 
Gegenwart gebunden wäre. Dieses 

Kapitel nimmt diese Einladung an.

Man stelle sich eine Bühne vor: Was im Licht steht, existiert; Kulissen 
und Drehbücher sind real, doch warten hinter der Szene. Würde nun 
ein Schauspieler aus der Szene von morgen plötzlich auftreten – 
oder ein Geist aus der Probe der letzten Woche eingreifen, wäre der 
Existenzrealismus widerlegt.
In diesem Geist gehen wir vor: nicht um ER mit blindem Glauben zu bef-
estigen, sondern um die Risse zu prüfen, die es aufbrechen könnten. Wir 
werden mögliche „Gegenbeispiele“ untersuchen – vom Sternenlicht, 
das uralte Reisen in unsere Teleskope trägt, über die verschobenen 
Gleichzeitigkeiten der Relativitätstheorie bis hin zu den Versuchungen 
der Quantenverschränkung und der Zeitmaschinen. Jede dieser Fragen 
lautet: Begegnen wir je etwas außerhalb der Gegenwart – oder nur ihren 
Spuren, die uns jetzt erreichen?
Um diese Untersuchung greifbar zu machen, entwerfen wir eine Reihe 
von Gedankenexperimenten – einige an der Grenze zur Science-Fiction, 

andere an der Front der modernen Physik. Stelle dir ein Telefonat aus 
der Vergangenheit vor, das nicht nur nachhallt, sondern antwortet; 
ein Gerät, das den Aktienkurs von morgen verrät; eine Anlage, die den 
wahren Zustand Andromedas jetzt zuflüstert. Jedes Szenario schärft das 
Kriterium, an dem ER widerlegt werden könnte. Und doch, wie wir sehen 
werden, stößt jedes an die Mauern, die Relativität, Quantenmechanik 
oder Thermodynamik errichten.
Diese Übung ist keine müßige Spekulation. Indem wir uns vorstellen, wie 
ER scheitern könnte, verstehen wir, warum es Bestand hat. Wir erkennen 
nicht nur, was die Gegenwart ist, sondern auch, was uns daran hindert, 
sie zu überschreiten. So wird die Gegenwart nicht zum engen Gefängnis, 
sondern zur eigentlichen Arena, in der jede Wechselwirkung, jedes 
Wissen, jede Transformation geschieht. Dass das Universum Einflüsse 
aus anderen Zeiten blockiert, mag sein beständigstes Gesetz sein.

Nun, da die Ausgangsbedingungen gesetzt und die Bühne bereitet ist, 
wenden wir uns dem Kern des Arguments zu: Was tatsächlich nötig wäre, 
um den Existenzrealismus zu widerlegen – und warum jeder denkbare 
Versuch an der Schwelle scheitert.

Reibung an den Rändern: Wo ER auf Widerstand 
trifft

Jede kühne Idee ruft Reibung hervor. In dem Moment, in dem man 
behauptet, die Struktur der Zeit geklärt oder die Frage nach dem, was 
wirklich existiert, entschieden zu haben, schlagen die Einwände wie 
Wellen gegen eine Brandungsmauer. Manche dieser Wellen sind sanft, 
sie verlangen lediglich Präzisierung; andere treffen mit Wucht und stel-
len die Grundlagen selbst in Frage. Wer die Grenzen eines Denkmodells 
erkunden will, muss diesen Kräften aufmerksam begegnen.

Ein erstes Problem entspringt der Unschärfe der Sprache selbst. 
Begriffe wie Existenz, Realität, Materie oder Substanz haben lange, 
vielfältige Geschichten – geprägt von Metaphysik, Theologie und Physik. 
Philosophinnen und Philosophen streiten nicht nur über die Welt, son-
dern auch über die Bedeutung der Worte, mit denen sie sie beschreiben. 
Wenn jemand hört, dass „nur die Gegenwart existiert“, hängt die Reaktion 
oft weniger von der Logik als von der begrifflichen Vorgeschichte ab. Für 

Das Teleskop enthüllt ein Universum zeitlicher 
Verzögerungen: Wir sehen Sterne nicht, 
wie sie sind, sondern wie sie waren. Dies 
veranschaulicht, wie die Lichtgeschwindigkeit 
die kosmische Existenz (die wahre, ferne Geg-
enwart) von der Realität (unserer zeitverscho-
benen Beobachtung) trennt. Abb. 6.



131130 Zeit ist keine gefrorene Landschaft

mit seiner Betonung empirischer Zugänglichkeit – Existenz 
ist an Beobacht- oder Wechselwirkbarkeit gebunden – steht 
damit im Geist des wissenschaftlichen Pragmatismus. Und im 
Hinblick auf die Quantenphysik könnte ER sogar im Vorteil sein: 
Deutungen der Quantenmechanik, die echte Unbestimmtheit 
und ein Werden bei der Messung annehmen, fügen sich besser 
in eine Sichtweise, in der die Zukunft noch nicht entschieden 
ist. Kurz gesagt: Nichts in der heutigen Wissenschaft verbietet 
die Unterscheidung zwischen Existenz und Realität. Die Physik 
beschreibt die Struktur der Zeit, der Existenzrealismus liefert 
eine metaphysische Deutung dieser Struktur, die sowohl der 
Wissenschaft als auch unserer Erfahrung gerecht wird.

Wenn wir also das Blockuniversum verwerfen und den Existenzrealismus 
annehmen, was gewinnen wir? Wir gewinnen ein Weltbild, das kohärent, 
menschennah und zugleich realistisch ist. Der Eternalismus bot eine 
große, einfache Vision – einen zeitlosen Block –, aber nur um alles, was 
wir an der Zeit empfinden (Fluss, Offenheit, Besonderheit des Jetzt), zur 
Illusion zu erklären. Der reine Presentismus gab uns die Unmittelbarkeit 
des Jetzt zurück, machte jedoch Vergangenheit und Zukunft gespenstisch 
irreal und gerät leicht in Konflikt mit der Physik. Der Existenzrealismus 
bietet einen dritten Weg: Er erklärt die Gegenwart objektiv für besonders 
(und bewahrt damit das Werden), ohne den Rest der Zeit zu entwerten 
(und bewahrt damit die Realität des Vergangenen und das Gewicht des 
Zukünftigen). Er ist realistisch, weil er anerkennt, dass über vergangene 
Ereignisse Tatsachen bestehen und über zukünftige bestehen werden; 
und er ist wirklichkeitsbezogen, weil er betont, dass Existenz nur im Hier 
und Jetzt geschieht – Moment für Moment. Dieses zweistufige Konzept 
mag weniger einheitlich wirken als der eine große Block, doch gerade 
diese starre Einheit war die Quelle des eternalistischen Problems. Indem 
der Existenzrealismus der Zeit zwei Seinsweisen zuschreibt – Existenz für 
die Gegenwart, Realität für Vergangenheit und Zukunft –, lassen sich viele 
Paradoxien lösen: Wandel ist real, weil das Existierende sich fortwährend 
erneuert; Wissen ist auf das beschränkt, was existiert oder Spuren hin-
terlassen hat – also kein Rätsel; Erfahrung ist verlässlich, weil das Jetzt 
tatsächlich besonders ist; Freiheit bleibt gewahrt, weil die Zukunft noch 
nicht feststeht; und die Physik bleibt gültig, weil keine ihrer empirischen 
Aussagen geleugnet wird – nur der metaphysische Zusatz, dass alle 
Ereignisse gleichermaßen real seien. Wir bewahren Einsteins Einsichten 

über die Struktur der Zeit, ohne daraus einen unbeweglichen Block zu 
machen. Der Existenzrealismus erlaubt uns somit, den Fluss der Zeit 
als reale Dynamik innerhalb einer wissenschaftlich fundierten Welt zu 
begreifen – ohne metaphysischen Überschuss.

Am Ende geht es bei der Zurückweisung des Blockuniversums nicht 
darum, sich an tröstliche Illusionen zu klammern oder die Wissenschaft 
zu leugnen – es geht darum, ein reichhaltigeres Verständnis der Zeit zu 
gewinnen, das sowohl der physikalischen Welt als auch unserer gelebten 
Erfahrung gerecht wird. Das Blockuniversum mag elegant sein, wirkt aber 
kalt und lebensfern. Der Existenzrealismus hingegen bietet ein wärmeres, 
erfahrungsnahes Bild: Das Universum entfaltet sich in Echtzeit, und wir 
sind wirkliche Teilnehmende an seiner Geschichte. Die Zeit ist kein vorab 
geschriebenes Buch und keine gefrorene Landschaft, durch die wir wan-
dern, sondern ein lebendiger Prozess – eine Bewegung, in der Realität 
und Existenz miteinander tanzen. Vergangenheit und Zukunft gehören 
zum umfassenden Kontinuum der Realität, doch nur der gegenwärtige 
Faden wird jetzt gewebt. Diese Sicht erlaubt uns, den Wandel als real, 
unsere Entscheidungen als bedeutsam und die Welt als fortlaufend 
kohärent zu begreifen – ohne mehr zu behaupten, als nötig ist. Sie zeigt, 
dass das Werden keine Täuschung ist, sondern das Herz dessen, was 
Zeit bedeutet. Zeit ist nicht Illusion und nicht ein vierdimensionaler 
Käfig, sondern etwas wirklich Reales und Wesentliches: die fortlaufende 
Geschichte der Existenz selbst.



133132 Zeit ist keine gefrorene Landschaft

Der Webstuhl der Zeit

Stelle dir vor, du stündest vor einem kolossalen Webstuhl, der im 
Dunkeln summt. Kettfäden spannen sich in die Schatten, ihre Spannung 
klingt leise wie Saiten vor einem Konzert. Irgendwo setzt sich ein 
Webschiffchen in Bewegung – schnell, zielstrebig – es zieht Farbe über 
die Kette und hinterlässt einen wachsenden Stoff aus Momenten. Dies 
ist kein gewöhnlicher Webstuhl. Sein Weber ist die Veränderung selbst. 
Jeder Durchgang bindet das, was soeben ins Dasein getreten ist, an 
das, was folgen wird, während die unverwobenen Fäden voraus in stiller 
Möglichkeit warten. Existenz, Realität und Werden begegnen sich hier – 
nicht als Abstraktionen, sondern als Bewegungen in einem lebendigen 
Gewebe. 
In dieser Vorstellung ist die Vergangenheit der bereits gewebte Teil des 
Tuchs. Jeder Faden liegt fest, sein Muster ist sichtbar, seine Präsenz 
unbestreitbar. Er bewegt sich nicht mehr unter dem Schiffchen, bleibt 
aber real: Er trägt zum Gesamtdesign bei und prägt, was folgt. Die 
Gegenwart ist das schmale Band, in dem das Schiffchen arbeitet – die 
Kante, an der Faden zu Stoff wird. Sie ist lebendig, tätig und in Bewegung. 
Was genau jetzt gewebt wird, ist der einzige Teil des Tuchs, der im 
Moment des Webens tatsächlich existiert. Die Zukunft hingegen ist die 
Strecke leerer Kettfäden – gespannt, aber unberührt. Sie sind noch ohne 
Farbe, im Muster noch unbestimmt. Sie sind offener Raum – Möglichkeit, 
die auf Form wartet. 
Dieses Bild fasst die zweistufige Wirklichkeit des Existenzrealismus in 
greifbaren, dauerhaften Begriffen. Die Vergangenheit ist real in dem Sinn, 
dass ihr Muster nicht zu leugnen ist: Es begrenzt, was als Nächstes kom-
men kann, und seine Wirkungen sind im Stoff vor unseren Augen gegen-
wärtig. Doch sie existiert nicht mehr als lebendiger Prozess. Allein die 
Gegenwart existiert – hier geschieht das Weben, hier fliegt das Schiffchen 
und bindet die Fäden. Die Zukunft wiederum ist real als Potential: Die 
Kettfäden stehen bereit und laden das Webschiffchen ein, aber nichts in 
ihnen legt bereits Farbe oder Gestalt fest. 
Die Metapher des Webstuhls tut mehr, als eine metaphysische Struktur 
zu illustrieren – sie führt uns in die existentielle Dringlichkeit der 
Gegenwart. So wie die Weberin das Schiffchen nicht zu einem früheren 
Abschnitt zurückführen kann, um Fehler ungeschehen zu machen, so 
können auch wir die Vergangenheit nicht entwirken; ihr Muster ist bereits 
gewebt. Und wie der Stoff sich nicht selbst webt, bleiben die Kettfäden 

leer, bis das Schiffchen passiert. Jede Entscheidung, jede Zuwendung der 
Aufmerksamkeit, jede Wahl ist wie ein Faden, der dem sich entfaltenden 
Mosaik hinzugefügt wird. Zögern heißt, den Webstuhl stillstehen zu las-
sen; handeln heißt, dem Stoff neue Form zu geben. 
So klärt die Metapher unser Verhältnis zur Geschichte. Wenn Nationen 
mit ihrer Vergangenheit ringen – in Gestalt von Entschuldigungen, 
Wiedergutmachung oder Erinnerung –, dann haben sie es nicht mit 
etwas zu tun, das in der Gegenwart „existiert“. Die Vergangenheit 
atmet nicht mehr, doch ihr Gewebe ist real, eingeprägt in Institutionen, 
Gesellschaften und Gedächtnis. Ebenso existiert die Zukunft noch 
nicht, aber ihre Fäden sind bereits vor uns gespannt und warten auf das 
Schiffchen gegenwärtigen Handelns. Was wir mit ihnen tun, bestimmt 
das sich entfaltende Muster der Welt. 
Und hier wird der Webstuhl mehr als ein Bild – er wird zum Appell. Leben 
heißt weben. Jede und jeder von uns hält ein Webschiffchen in der Hand, 
auch wenn wir uns dessen nicht immer bewusst sind. Die Kettfäden von 
morgen mögen leer und unpersönlich erscheinen, doch sie sind stets 
offen für unsere Berührung. Ob wir sie umsichtig oder achtlos, großzügig 
oder gleichgültig durchfädeln, sie werden eines Tages der Stoff sein, den 
andere als ihre Vergangenheit erben. 

Der Webstuhl veranschaulicht die Mechanik von Existenz und Realität. Das augenblickliche 
Passieren des Weberschiffchens ist der gegenwärtige Moment (Existenz); das bereits gewebte 
Tuch ist die dauerhafte, wachsende Aufzeichnung der Vergangenheit (Realität). Abb. 7.



135134 Zeit ist keine gefrorene Landschaft

Der Webstuhl der Zeit erinnert uns daher daran, dass Existenz niemals 
statisch ist. Sie ist keine gefrorene Landschaft, die es zu entdecken gilt, 
sondern ein aktiver Webprozess – Moment für Moment vollzogen. Der 
Stoff wächst unter unseren Händen, und das Muster ist nie vollstän-
dig vorgegeben. Was wir „Geschichte“ nennen, ist einfach der bereits 
gewebte Stoff, und was wir „Möglichkeit“ nennen, die offene Kette, die 
vor uns liegt. Dazwischen verläuft das schmale, dringliche Band der 
Gegenwart – dort, wo das Schiffchen sich bewegt, wo Existenz real ist 
und wo die Geschichte der Zeit fortgeschrieben wir.

Abschließende Reflexion

Wir begannen mit einer Erwartung: dem Reiz eines gefrorenen 
Universums, vollständig und unveränderlich, im Kontrast zum unbestre-
itbaren Puls unserer gelebten Erfahrung, in der Momente eintreffen, sich 
entfalten und vergehen. Das Blockuniversum versprach Eleganz, jedoch 
zum Preis, die Lebendigkeit der Gegenwart, die Offenheit der Zukunft 
und die Tatsache des Wandels zu verleugnen. Dem setzten wir die Suche 
nach einer Sicht entgegen, die Strenge mit Resonanz verbindet – eine 
Beschreibung der Zeit, die der Physik gerecht wird, ohne das Zeugnis der 
Erfahrung zu entwerten. 
Die hier vorgeschlagene Neuorientierung ruht auf einer einfachen, aber 
wirkungsvollen Unterscheidung: Existenz gehört der Gegenwart, während 
Realität sich als Spuren und Möglichkeiten über Vergangenheit und 
Zukunft erstreckt. Dieses Bild erlaubt es, die Gegenwart als Schneide 
des Seienden zu bewahren und zugleich anzuerkennen, dass Geschichte 
zählt und dass der Horizont vor uns durch das geprägt wird, was wir jetzt 
tun. In dieser Sicht ist Zeit keine gefrorene Landschaft, sondern eine 
lebendige Leinwand, deren Farben Strich für Strich aufgetragen werden. 
Das Gemälde ist noch nicht fertig – und jede und jeder von uns hält einen 
Pinsel in der Hand. 

Die Kernlehre ist so praktisch wie philosophisch: Was wir tun, ist 
bedeutsam – nicht weil es irgendwo bereits geschrieben stünde, sondern 
weil es jetzt geschrieben wird. Erinnerung gibt Halt, Verantwortung verp-
flichtet, Erwartung weist die Richtung. Die Vergangenheit hat Realität in 
ihren nachwirkenden Effekten, die Zukunft in ihren offenen Möglichkeiten 
– doch allein die Gegenwart ist voller Handlungskraft. Das zu erkennen 
heißt, unsere Entscheidungen weniger als Proben eines festen Skripts zu 
sehen und mehr als Beiträge zu einer Geschichte, die noch im Werden ist. 
Vielleicht ist das tiefste Bild, das wir mitnehmen, das des Webens: Jeder 
Moment fügt dem Flickwerk der Realität einen Faden hinzu. Die Fäden 
der Vergangenheit bleiben und prägen das Muster; die Zukunft wartet am 
Webstuhl; aber nur der Faden, der jetzt durch unsere Hände gleitet, wird 
in Existenz gewebt. Welche Art von Muster wollen wir schaffen? 
 
Diese Überlegungen erinnern uns daran, dass Zeit nicht nur ein 
Gegenstand der Physik oder der Philosophie ist, sondern die Bühne, 
auf der unser Leben sich vollzieht, unsere Verantwortung eingelöst und 
unsere Zukunft gestaltet wird. Mit diesem Bewusstsein können wir fra-
gen: Wenn Existenz nur in der Gegenwart geschieht, wie formen unsere 
Handlungen die Horizonte vor uns? 
Zeit, Existenz und Realität – das sind nicht Abstraktionen für Fachleute, 
sondern die Bedingungen, die jedes Denken und Handeln prägen. In Teil I 
gründen wir unsere Untersuchung in der Struktur der Wirklichkeit selbst: 
Wir unterscheiden, was existiert, von dem, was „nur“ real ist, und stellen 
die blockhaften Zeitbilder infrage, die einen großen Teil der modernen 
Philosophie geprägt haben. Diese Grundlage ist mehr als begriffliches 
Gerüst: Sie öffnet den Blick für eine Perspektive, in der das Werden 
primär ist, Gegenwart wirklich, und Vergangenheit und Zukunft als real, 
nicht aber als existent integriert sind. Hier gewinnt der Existenzrealismus 
Gestalt als strenges Denkmodell – nicht, indem er Physik oder 
Phänomenologie verwirft, sondern indem er ihre Voraussetzungen um 
das gelebte und empirische Jetzt neu ordnet.



137136 Erinnerung, Antizipation und die gelebte Gegenwart

Teil II – Menschliche 
Kognition und Erfahrung

„Wir leben nicht in der Zeit; die Zeit lebt in uns.“ 
 

— Schrödinger, E. (1954).  
Nature and the Greeks and Science and Humanism. 

Cambridge University Press.

Erinnerung, Antizipation und die 
gelebte Gegenwart

Vor mehr als einem Jahrhundert formulierte der amerikanische 
Psychologe William James eine Beschreibung der Zeit, die bis heute 
erstaunlich aktuell klingt. Er nannte sie die scheinbare Gegenwart – jenes 
kurze, elastische Spannungsfeld des Bewusstseins, in dem sich das 
Leben abspielt. Für James war die Gegenwart nie eine messerscharfe 
Trennlinie zwischen Vergangenheit und Zukunft. Sie glich vielmehr 
einem kleinen Horizont gelebter Dauer: einigen Sekunden Erfahrung, 
gebündelt zu einem einzigen Akt des Bewusstseins. Diese scheinbare 
Gegenwart erklärt, warum wir eine Melodie hören und nicht eine Abfolge 
isolierter Töne, warum wir dem Sinn eines Satzes folgen können, während 
er gesprochen wird, und warum der gegenwärtige Moment sich voll, 
vielschichtig und lebendig anfühlt.

James gab zu, dass sich die schein-
bare Gegenwart schwer genau bes-
timmen lässt. Ihre Dauer scheint 
vom Kontext und der Aufmerksamkeit 
abzuhängen – manchmal nur ein 
Augenblick, manchmal mehrere 
Sekunden, in denen ein Gedanke, ein 
Rhythmus oder eine Wahrnehmung 
Platz finden. Doch die Idee war revo-
lutionär: Sie verwandelte das Jetzt von 
einem Punkt in ein Feld – verknüpft 
aus Erinnerung und Erwartung. Damit 
ahnte James voraus, was die moderne 
Neurowissenschaft heute bestätigt: 
Das Gehirn liefert uns die Zeit nicht 
in diskreten Einzelbildern, sondern 
verknüpft das unmittelbar Vergangene 
und das unmittelbar Bevorstehende 
zu einem kontinuierlichen Strom des 
Bewusstseins.
Diese Einsicht gibt uns einen kraft-
vollen Ausgangspunkt. Nimmt man 
James ernst, so ist die Gegenwart keine leere Grenze, sondern ein leben-
diges Gewebe, auf der einen Seite von Erinnerung, auf der anderen von 
Antizipation durchzogen. Die Gegenwart ist weder statischer Augenblick 
noch isoliertes Aufblitzen des Seins, sondern ein innerlich erlebter 
Zeitraum – und in diesem Raum entfaltet sich Existenz. Hier fügen sich 
Geschichten, hier bewegt uns Musik, hier wurzeln Entscheidungen. 
Die scheinbare Gegenwart wird so nicht nur zu einer psychologischen 
Kuriosität, sondern zu einem philosophischen Schlüssel: Sie öffnet die 
Tür zu einem bedeutungsvolleren Verständnis dafür, wie wir in der Zeit 
wohnen.

William James (1842–1910): Architekt 
der „Specious Present“ (ausgedehnten/
trügerischen Gegenwart), dessen Werk 
die Existenz als das beleuchtete, zeitlich 
ausgedehnte Segment der Erfahrung 
definiert, das aus dem reinen Fluss der 
Realität herausgeschnitten wird. Abb. 8.



139138 Erinnerung, Antizipation und die gelebte Gegenwart

Dieses Kapitel greift James’ Anstoß auf und führt ihn weiter. Woraus 
besteht die gelebte Gegenwart genau? Wie formen Erinnerung und 
Antizipation – weit davon entfernt, uns vom Jetzt abzulenken – seine 
innere Struktur? Und was offenbart diese Struktur über die tiefere 
Unterscheidung zwischen Existenz und Realität? Um diesen Fragen zu 
begegnen, müssen wir James’ Grundgedanken aufnehmen: Das Jetzt 
ist niemals allein. Es trägt stets die Echos dessen, was war, und die 
Andeutungen dessen, was kommen wird.

Der gelebte Horizont der Zeit

Wir sprechen oft von der Gegenwart, als wäre sie eine rasiermesserdünne 
Linie – ein flüchtiger Augenblick, eingeklemmt zwischen der Festigkeit der 
Vergangenheit und der Ungewissheit der Zukunft. Doch gelebte Erfahrung 
zeigt etwas anderes. Die Gegenwart begegnet uns nicht als mathema-
tischer Punkt, der verschwindet, sobald man ihn benennt. Sie erscheint 
als kleiner, vibrierender Raum – eine Spanne des Bewusstseins, die die 
Echos des soeben Vergangenen und die Erwartungen des unmittelbar 
Bevorstehenden zusammenführt. Wie der Nachklang eines angeschla-
genen Tons oder der Atem, der zwischen zwei Worten gehalten wird, ist 
die Gegenwart ausgedehnt, lebendig und reich an Struktur.

Dieses Kapitel untersucht, wie Erinnerung und Antizipation diese gelebte 
Gegenwart formen. Neurowissenschaft, Psychologie und Philosophie 
zeigen gemeinsam, dass der Geist die Welt nicht einfach empfängt, son-
dern einen kleinen Horizont aufbaut, in dem Leben empfunden und ver-
standen wird. Das Gehirn hält Spuren der unmittelbaren Vergangenheit 
fest, während es zugleich den nahen Zukunftsverlauf vorbereitet – und 
verwebt beides in den Fluss des Jetzt. Damit bestätigt und vertieft es die 
zentrale Aussage des Existenzrealismus: Existenz ist in der Gegenwart 
verankert, während Realität sich nach außen erstreckt – in das, was gew-
esen ist, und in das, was werden kann.40

Um dies zu begreifen, müssen wir die Versuchung ablegen, Erinnerung 
als perfektes Archiv und Antizipation als bloße Spekulation zu begreifen. 
Erinnerung ist kein Film, den man beliebig zurückspulen kann; sie ist ein 

40	 Trepp, T. C. (2025). Neuroscientific Support for Existential Realism: Memory, Anticipation, and the Present. 
(Preprint) https://philpapers.org/archive/TRENSF.pdf DOI: 10.5281/zenodo.17035265

Quilt, im Moment neu vernäht, jeder Akt des Erinnerns verändert das 
Muster leicht. Ebenso ist Antizipation keine Hellsicht, sondern das uner-
müdliche Vorausfühlen des Gehirns – so wie eine Musikerin den näch-
sten Ton spürt, bevor sie ihn spielt, oder ein Wanderer den Boden, bevor 
er auftritt. Beides sind Akte der Gegenwart, keine Flucht vor ihr.

Diese Struktur zu verstehen hat praktisches ebenso wie philosophisches 
Gewicht. Sie erklärt, warum Geschichten Sinn ergeben, warum Musik 
uns bewegt, warum Planen und Bereuen untrennbar zum Menschsein 
gehören. Sie zeigt, wie das Gewicht der Vergangenheit heute in 
Erinnerungsspuren weiterwirkt und wie die Anziehung der Zukunft sich 
schon jetzt durch Antizipation bemerkbar macht. Und sie erinnert uns 
daran, dass das scheinbar Flüchtigste – das Jetzt – in Wahrheit der reich-
ste aller Zeitmodi ist.
Mit diesen Fäden in der Hand können wir uns nun der zentralen Analyse 
zuwenden: Wie die erweiterte Gegenwart – geformt durch Erinnerung und 
Antizipation – eine Wahrheit über Geist und Welt offenbart: Existenz ent-
faltet sich nur in der Gegenwart, doch die Gegenwart ist niemals allein.

Spannungen am Rand des Jetzt

Wenn der gegenwärtige Moment kein mathematischer Augenblick, 
sondern ein lebendiger Abschnitt ist – gewebt aus Erinnerung und 
Antizipation –, treten sofort eine Reihe von Problemen auf. Diese 
Schwierigkeiten sind keine bloßen technischen Details; sie berühren den 
Kern dessen, wie wir uns selbst in der Zeit verstehen. Zugleich zeigen sie, 
warum Philosophinnen, Wissenschaftler und alltägliche Beobachter so 
oft uneins sind, was das „Jetzt“ eigentlich bedeutet.

Eine erste Schwierigkeit betrifft die Definition. Ist die Gegenwart ein untei-
lbares „Jetzt“, wie der Schlag einer Uhr, oder ein ausgedehnter Zeitraum, 
eher wie die Länge einer musikalischen Phrase? Die Physik beschreibt 
Zeit meist in scharfen Jetzt‘s, als wäre das Leben ein Film aus gefro-
renen Einzelbildern. Doch die gelebte Erfahrung widersetzt sich dieser 
Reduktion. Wenn wir eine Melodie hören, hören wir niemals einen einzel-
nen Ton isoliert vom Rest – wir hören den Fluss der Musik als Ganzes. 
Wenn die Gegenwart ausgedehnt ist, wo genau beginnt und endet sie 
dann? Jeder Versuch, eine Linie zu ziehen, läuft Gefahr, sie entweder zu 
dünn zu schneiden oder sie in Vergangenheit und Zukunft verschwimmen 
zu lassen.



155154 In die Zeit hineinwachsen

Herausforderungen und Widersprüche im 
Verständnis der Zeit

Zu sagen, wir würden in die Zeit hineinwachsen, klingt einfach – doch die 
Geschichte ist alles andere als geradlinig. Auf diesem Weg liegen Rätsel, 
die sich einfachen Antworten entziehen, Schwierigkeiten, die jede klare 
Entwicklungslinie verkomplizieren, und Meinungsverschiedenheiten 
darüber, was Kinder tatsächlich begreifen – oder ob sie überhaupt etwas 
„lernen“. Das kindliche Zeitverständnis gleicht weniger einer Treppe als 
einem verschlungenen Pfad – stellenweise deutlich, dann wieder verwor-
ren oder im Nebel verschwindend.49

Eine zentrale Schwierigkeit besteht darin, genau zu bestimmen, was 
das Kind zu welchem Zeitpunkt erkennt – kognitiv wie verhaltensmäßig. 
Wenn ein Kleinkind ruft: „Papa ist weg!“, heißt das, dass es glaubt, 
Papa existiere nicht mehr – oder nur, dass er gerade nicht sichtbar ist? 
Entwicklungspsychologinnen und -psychologen streiten darüber seit 
Jahrzehnten.50 Selbst mit sorgfältig gestalteten Experimenten – Spielzeug 
unter Decken verstecken, Augenbewegungen messen, Lachen beim 
„Kuckuck“-Spiel aufzeichnen – bleibt ungewiss, ob ein Kind damit ein 
inneres Verständnis von Kontinuität zeigt oder bloß auf ein Muster von 
Erscheinung und Verschwinden reagiert. Wir lesen solche kleinen Gesten 
wie verblasste Schriftzüge – stets mit dem Risiko des Missverständnisses.

Ein weiteres Problem liegt in der Grenzziehung zwischen Tatsache und 
Imagination. Kinder sind berüchtigte Mischkünstler: Ein Stoffhase kann 
als lebendig gelten, ein unsichtbarer Freund bekommt einen Platz am 
Esstisch. Erwachsene lächeln darüber als „bloßes Spiel“, doch für das 
Kind ist Spiel zugleich echt und nicht echt. Hier zeigt sich ein philoso-
phisches Dilemma: Wann wird ein Als-ob zu einem Ist, und wie lernen 
Kinder, diese Grenze zu überwachen? Fachleute sind sich uneins – man-
che sehen das Rollenspiel als Übungsfeld rationalen Denkens, andere 
als eine parallele Erfahrungswelt mit eigenen Gesetzen. Diese Spannung 
spiegelt die allgemeinere Schwierigkeit, Realität überhaupt zu definieren.

Uneinigkeit herrscht auch darüber, wie Sprache das Zeitverständnis 
formt. Eine Position meint, Kinder begreifen Zeit erst, wenn sie 

49	 Trepp, T. C. (2025). Growing Into Time: Developmental Stages on the Child’s Timeline. (Preprint) https://
philpapers.org/archive/TREGIT.pdf DOI: 10.5281/zenodo.17035840
50	 Piaget, J. (1954). The construction of reality in the child. Basic Books.

grammatische Zeitmarker 
beherrschen – Vergangenheits- 
und Zukunftsformen wie „war“ 
und „wird sein“. Eine andere 
Ansicht kehrt dies um: Das 
gelebte Empfinden von „gestern“ 
und „morgen“ gehe der Sprache 
voraus und zwinge sie, sich anzu-
passen. Diese Henne-und-Ei-
Debatte ist mehr als akademisch 
– sie berührt die Frage nach den 
Wurzeln des Bewusstseins.51 Ist 
Zeit zunächst ein körperlicher 
Rhythmus – Herzschlag, Atem 
–, der später sprachlich gefasst 
wird? Oder ist sie primär eine 
Erzählstruktur, die erst durch 
Grammatik und Geschichten 
möglich wird?
Auch in der Philosophie selbst 
verlaufen die Linien nicht 
klar. Manche verteidigen den 
Presentismus, andere einen 
umfassenderen Realismus von Vergangenheit und Zukunft. Einige 
behaupten, nur die Gegenwart existiere, andere halten Vergangenheit 
und Zukunft ebenso für Teil der Realität. Diese Divergenzen prägen auch 
den Blick auf kindliche Entwicklung: Wenn nur die Gegenwart real ist, 
wäre das Sprechen über Gestern oder Morgen bloße Illusion. Wenn aber 
Realität auch das Umfassende einschließt – das, was war, und das, was 
noch sein kann –, dann entdeckt das Kind mehr als ein mentales Konzept: 
Es entdeckt den weiteren Horizont der Realität selbst. In diesem Sinn 
spiegeln seine ersten Schritte in die Zeit dieselben Spannungen wider, die 
die Philosophie seit Jahrhunderten spalten.

Das Bild eines Gewebes hilft, diese Spannungen zusammenzuhalten. 
Weben verläuft nie gleichmäßig: Fäden verhaken sich, Knoten entste-
hen, Muster werden unterbrochen. Ebenso kann das kindliche „Weben 

51	 Husserl, E. (1991). On the phenomenology of the consciousness of internal time (1893–1917). Springer.

Piagets kognitive Stufen, insbesondere die 
Entwicklung der Objektpermanenz, zeigen, wie 
der Geist die Realitätsschicht zu konstruieren 
lernt. Der Säugling schreitet von der bloßen 
Anerkennung der gegenwärtigen Existenz zu der 
Fähigkeit fort, eine dauerhafte Aufzeichnung von 
Objekten beizubehalten, die in die Vergangen-
heit übergegangen sind. Abb. 22.



189188 Die zwei Welten der Zeit verbinden

zu begreifen, dass die Handlungen von heute bereits Wellen in die Welt 
von morgen senden. Mit diesem Bewusstsein zu leben heißt, mit einem 
Fuß fest in der Gegenwart zu stehen und mit dem anderen über die Weite 
der Zeit zu greifen – die Unmittelbarkeit der Existenz im Gleichgewicht mit 
der Kontinuität der Wirklichkeit.

Vielleicht bleibt das Bild des Flussbootes am eindrücklichsten: Wir sitzen 
im Boot des Jetzt, steuern so gut wir können, doch das Wasser, das uns 
hierher trug, hat sein Sediment hinterlassen, und das Wasser vor uns 
formt bereits die Strömung. Klug zu leben heißt, aufmerksam zu segeln – 
die Strudel hinter uns ebenso wahrzunehmen wie die Biegungen vor uns, 
gelenkt durch Erinnerung als Kompass und Erwartung als Segel.

Zum Schluss bleibt eine Frage: Wie könnte dieses Bewusstsein der zwei 
Welten der Zeit unser Verständnis von Verantwortung verändern – nicht 
nur uns selbst gegenüber, sondern auch gegenüber jenen, die die Zukunft 
erben werden, die wir mitgestalten? Wenn dieses Kapitel gezeigt hat, wie 
der Geist die Lücke zwischen dem, was ist, und dem, was war oder sein 
wird, überbrückt, so wendet sich das nächste der Frage zu, wie wir in 
diesem Werden leben sollen – wie das Bewusstsein für die Tiefe der Zeit 
unser Empfinden von Verantwortung, Wert und Fürsorge prägt für das, 
was aus unserem Handeln folgt.

Ethik über die Zeit hinweg

„Handle so, dass die Wirkungen deiner Handlung verträglich sind mit 
der Permanenz echten menschlichen Lebens auf Erden.“ 

 
— Jonas, H. (1984). The imperative of responsibility: In search of an 

ethics for the technological age. University of Chicago Press.

Stell dir vor, du sitzt vor Jahrhunderten an einem Ratsfeuer unter den 
Haudenosaunee – der Irokesen-Konföderation Nordamerikas. Die Luft ist 
erfüllt vom Rauch brennenden Holzes, der Kreis von Ältesten gespannt, 
und eine Frage liegt über der Versammlung: Nicht nur, was ist heute das 
Beste für uns, sondern welche Bedeutung wird diese Entscheidung für 
jene haben, die noch nicht geboren sind? In dieser indigenen Tradition 
lernen die Führenden, jede Handlung an ihrer Wirkung auf die siebte 
Generation zu messen. Der Bauer, der ein Feld rodet, der Krieger, der eine 
Schlacht wählt, der Häuptling, der einen Vertrag unterzeichnet – sie alle 
sollen sich die Gesichter jener Nachkommen vorstellen, denen sie nie 
begegnen werden. Das Prinzip der siebten Generation ist mehr als Poesie 
– es ist eine Philosophie der Gegenwärtigkeit, die uns daran erinnert, dass 
die Abwesenden in jeder unserer Entscheidungen mit anwesend sind.
Diese Haltung steht im scharfen Kontrast zu weiten Teilen des modernen 
Lebens und bildet den Kern dieses Kapitels: Ethik über die Zeit hinweg 
behandelt abwesende Personen – vergangene wie zukünftige – als reale 
Anspruchsberechtigte gegenüber der Gegenwart. Wir leben umgeben 
von Uhren und Fristen, doch unser moralischer Zeithorizont schrumpft 
oft auf den nächsten Wahlzyklus, das kommende Quartal oder gar den 
nächsten Klick. Wir preisen Innovation, vergessen aber oft, dass sie 
Verpflichtung erzeugt. Wir gedenken der Vergangenheit in Denkmälern 
oder Geschichtsbüchern – und behandeln sie doch, als könnten wir das 
Museum jederzeit verlassen. Im Vergleich zur Irokesen-Ethik wirkt unsere 
moralische Vorstellungskraft dünn, zerbrechlich und von einem merkwür-
digen Gedächtnisverlust befallen.



191190 Ethik über die Zeit hinweg

Und doch ist der Instinkt jener Ratsfeuer uns nicht fremd. Wir spre-
chen fast beiläufig von „kommenden Generationen“. Wir errichten 
Denkmäler für Ahnen und entschuldigen uns für alte Verfehlungen. 
Wenn ein Elternteil mit einem Kind einen Baum pflanzt, wenn eine 
Wissenschaftlerin vor dem Klimawandel warnt, wenn eine Gemeinschaft 
über Wiedergutmachung debattiert – dann verwirklichen wir, oft unbe-
holfen, dasselbe Prinzip: Entscheidungen zu treffen, als zählten die 
Leben über die Zeit hinweg ebenso sehr wie jene über Raum und 
Distanz.63

Das Prinzip der siebten Generation erinnert uns daran, dass 
Verantwortung nie auf die Gegenwart beschränkt war. Es fordert uns auf, 
das Leben als ein fortlaufendes Gewebe zu begreifen – empfangend aus 
der Vergangenheit und gestaltend für das, was folgt. Es sagt uns, dass 
die Ungeborenen keine Phantome sind, sondern bereits Mitwirkende 
an der Geschichte, die wir schreiben. Und es konfrontiert uns mit einer 
Wahrheit, die unser Gewissen längst kennt: Auch die Vergangenheit ist 
nicht tot, sondern lebt fort – in Schulden und Bekenntnissen, die uns 
noch immer berühren.
Hier beginnt das Terrain der zeitübergreifenden Ethik.64

63	 Meyer, L. H. (2004). Compensating wrongless historical injustices. Journal of Social Philosophy, 35(3), 
262–276.
64	 Trepp, T. C. (2025). Ethics After the Present: Responsibility and Moral Agency in a Two-Tier Temporal Ontology. 
(Preprint) https://philpapers.org/archive/TRETAC-6.pdf DOI: 10.5281/zenodo.17035309

Warum die Zeit unsere moralischen 
Entscheidungen prägt

Jede Gesellschaft, ob sie es weiß oder nicht, führt eine stille Debatte 
mit der Zeit. Wir sprechen von „zukünftigen Generationen“ und ehren 
„die Opfer der Vergangenheit“ – und verhalten uns doch oft, als sei nur 
das Heute wirklich. Diese Spannung ist kein nebensächliches philos-
ophisches Problem; sie formt unsere Politik, unsere Institutionen und 
selbst unsere persönlichen Entscheidungen. Soll eine Regierung in 
erneuerbare Energien investieren – für Menschen, die noch gar nicht 
geboren sind – oder den Wohlstand der Jetztlebenden priorisieren? 
Soll eine Gemeinschaft sich für ein Unrecht entschuldigen, das vor 
Jahrhunderten geschah – oder es als „nicht mehr relevant“ den Schatten 
der Geschichte überlassen?

Im Kern dieser Fragen liegt ein umfassenderes Problem: Wie verste-
hen wir die Zeit selbst? Wenn nur der gegenwärtige Moment existiert, 
schrumpfen unsere Verpflichtungen auf einen Punkt. Warum einen 
Regenwald retten, wenn jene, die einst seine Pfade betreten werden, 
„noch nicht existieren“? Warum ein Massaker erinnern, wenn die Opfer 
längst verstorben sind? Der Präsentismus – die Auffassung, dass nur das 
Jetzt existiert – kann leicht zu einer Ethik der Vernachlässigung verhärten: 
aus den Augen, aus der Zeit, aus dem Sinn.
Doch das Gegenmodell, der Eternalismus, wirkt ebenso beunruhigend. 
Er stellt die Zeit als fertigen Filmstreifen dar: Jede Szene, Vergangenheit 
und Zukunft, bereits aufgezeichnet. In diesem Bild wäre das ganze Leben 
deines Urenkels – von Geburt bis Tod – schon auf dem Zelluloid, wartend, 
abgespielt zu werden. Diese Sicht verleiht allen Zeiten dasselbe Gewicht, 
nimmt ihnen jedoch die Lebendigkeit. Wenn das Ende bereits geschrie-
ben ist – was bedeuten dann unsere Entscheidungen? Handeln könnte 
sich anfühlen, als rückte man Möbel in einem Stück, dessen Drehbuch 
längst feststeht.
Beide Bilder – das messerscharfe Nur-Jetzt und das erstarrte Alles-
Zugleich – verzerren die Wirklichkeit. Unsere gelebte Erfahrung bewegt 
sich zwischen ihnen. Wir spüren den Zug der Geschichte hinter uns, das 
Gewicht offener Rechnungen und gebrochener Versprechen. Wir fühlen 
den Druck der Zukunft vor uns – offen, aber verletzlich, als beuge sie sich 
zu uns und bittet um Fürsorge. Wir leben in der Gegenwart, ja – doch nie-
mals nur in ihr.

Das Sieben-Generationen-Prinzip ist eine tiefgreifende zeitliche Ethik, die erfordert, dass alle 
Handlungen in der gegenwärtigen Existenz das Wohlergehen der Nachkommen über sieben 
Generationen in der Zukunft sichern und somit die moralische Pflicht mit dem kontinuierlichen 
Wachstum der Realität verknüpfen. Abb. 9.



193192 Ethik über die Zeit hinweg

Hier tritt der Existenzrealismus als mittlerer Weg auf. Er unterscheidet 
zwischen dem, was existiert (die lebendige, konkrete Gegenwart), und 
dem, was real ist (die umfassendere Spanne von Vergangenheit und 
Zukunft). Die Metapher ist einfach: Die Gegenwart ist die beleuchtete 
Bühne, auf der wir handeln, während hinter dem Vorhang sowohl die 
bereits gespielten Szenen als auch die noch ungespielten Akte verborgen 
liegen. Diese unsichtbaren Szenen sind keine Illusionen – sie prägen das 
Stück, das wir sehen, auch wenn sie selbst nicht im Licht stehen. Oder 
man denke an die Zeit als Kontobuch: Die Einträge von heute werden 
in Tinte geschrieben, doch die Salden von gestern wirken fort, und die 
Verpflichtungen von morgen zählen bereits.

Unsere Pflichten gegenüber kommenden Generationen sind keine 
Versprechen an Phantome, sondern Anerkennungen der Wirklichkeit 
selbst – der Leben, die unser Handeln bereits formt. Ebenso ist das 
Eingeständnis vergangener Ungerechtigkeiten ein Anerkennen der 
dauerhaften Prägung der Wirklichkeit: Wunden, die die Welt, in der wir 
leben, noch immer zeichnen. In beiden Richtungen ruft uns die Zeit zur 
Verantwortung.

Damit kehrt die Frage geschärft zurück: Wie richten wir unsere Ethik über 
die Zeit hinweg aus? Wie sorgen wir für jene, die nicht anwesend sind, 
ohne in Fantasie oder Fatalismus zu verfallen? Wie ehren wir die Realität 
von Vergangenheit und Zukunft, während wir im einzigen Raum handeln, 
in dem wir wirklich wirken können?
Dies sind keine theoretischen Rätsel für den Sessel oder die Tafel. Sie 
tauchen auf in der Klimapolitik, in öffentlichen Entschuldigungen, im 
Design von Technologie – und im stillen Gewissen des Einzelnen. Sie 
fordern uns heraus, neu zu denken, was es heißt, verantwortlich zu leben: 
nicht nur als Bürger eines Landes oder Mitglieder einer Gemeinschaft, 
sondern als Teilnehmende am großen Werden der Zeit.

Nun, da dieser Rahmen gesetzt ist, wenden wir uns den Schwierigkeiten 
zu – jenen Problemen, die entstehen, wenn wir den Präsentismus zu eng 
oder den Eternalismus zu starr fassen, und warum eine ausgewogenere 
Sicht nötig ist.

Wenn Ethik und Zeit aufeinandertreffen

In dem Moment, in dem wir fragen, wie Ethik sich durch die Zeit entfaltet, 
beginnt der Boden unter uns zu schwanken. Was im Alltag selbstver-
ständlich scheint – dass wir kommenden Generationen etwas schulden 
oder dass vergangene Verbrechen weiterhin zählen – wird bei näherem 
Hinsehen seltsam glitschig. Philosophen, Politiker und gewöhnliche 
Bürger finden sich in gegensätzliche Richtungen gezogen, und die Gräben 
gehen tief.

Eine der größten Schwierigkeiten liegt in der präsentistischen Haltung – 
der Ansicht, dass nur das zählt, was jetzt existiert. Diese Sicht ist verlock-
end, weil sie greifbar wirkt. Schließlich sind die Menschen, die vor uns 
stehen, sichtbar und laut; sie können wählen, protestieren, Veränderung 
fordern. Die Zukunft hingegen ist stumm, und die Vergangenheit vorbei. 
Doch wenn nur die Gegenwart zählt, erscheint fast jedes langfristige 
Handeln irrational. Warum Saatgut für morgen aufbewahren, wenn nur 
das heutige Festmahl „wirklich“ ist? Der Präsentismus kann unseren 
moralischen Horizont so weit einengen, bis er einem kleinen Kreis von 
Licht in einem weiten Dunkel gleicht.

Der Eternalismus hingegen nimmt an, dass Vergangenheit, Gegenwart 
und Zukunft gleichermaßen real sind. Diese Sicht verleiht allen Zeiten gle-
iche Wirklichkeit, birgt aber die Gefahr des Fatalismus: Wenn jede Seite 
der Geschichte bereits geschrieben ist, scheinen unsere Entscheidungen 
zu bloßen Aufführungen in einem Stück zu werden, in dem kein Platz 
für Improvisation bleibt. Jenseits dieser beiden Pole vermehren sich die 
praktischen Konflikte. Sollen wir dringende Bedürfnisse der Gegenwart 
befriedigen oder diejenigen schützen, die noch nicht geboren sind? Die 
Debatten über den Klimawandel verkörpern genau diese Spannung: 
Sind wir Hüter einer gemeinsamen Zukunft oder bloß Problemlöser der 
Gegenwart?

Auch die Vergangenheit wirft ein Dilemma auf: Tragen wir Verantwortung 
für Unrecht, das lange vor unserer Geburt geschah? Manche sagen ja, 
da seine Wirkungen bis in die Gegenwart reichen; andere verneinen, da 
Schuld nicht vererbbar sei. Der Konflikt zwischen Erinnern und Vergessen 
prägt Diskussionen über Wiedergutmachung, Entschuldigungen und 
nationale Erinnerungskultur.



195194 Ethik über die Zeit hinweg

All diese Schwierigkeiten offenbaren ein Paradox. Ignorieren wir die 
Zukunft, verengt sich unser Blickfeld; behandeln wir sie als festgelegt, 
verlieren wir unsere Freiheit. Vernachlässigen wir die Vergangenheit, 
leugnen wir den Kontext; klammern wir uns an sie, droht Stillstand. Jede 
Position enthält eine Wahrheit – und doch lässt jede etwas Wesentliches 
aus.

So stehen wir vor der Suche nach einem Denkmodell – etwa dem 
Existenzrealismus –, dass die Dringlichkeit des Jetzt wahrt und zugleich 
sowohl dem Gewesenen als auch dem Kommenden volles Gewicht ver-
leiht. Mit diesem Fundament im Blick können wir nun fragen, wie ein sol-
ches Modell helfen kann, diese Spannungen zu navigieren.

Ethik nach der Gegenwart: Verantwortung in der 
Zeit

Was schulden wir Menschen, denen wir nie begegnen werden? Wenn 
ein Stadtrat Arbeitsplätze im Jetzt über den Klimaschutz stellt, spiegelt 
diese Entscheidung ein bestimmtes Zeitverständnis wider. Denn manche 
Auffassungen der Zeit führen zu ethischen Verzerrungen: Ein Fokus allein 
auf die Gegenwart begünstigt Kurzsichtigkeit; eine Gleichsetzung aller 
Zeiten wirft Fragen nach Schicksal und Handlungsspielraum auf.

Ein strenger Präsentist könnte fragen: Warum in Klimaschutz investie-
ren für eine Zukunft, die man selbst nie sehen wird? Ohne der Zukunft 
Realität zuzuschreiben, zerfällt Verantwortung zu kurzfristigem Nutzen. 
Wenn die Menschen von morgen wie ferne Schatten wirken, ist es kein 
Wunder, dass sie weniger zählen.
Ebenso würde ein radikaler Präsentist sagen: Wenn ein Unrecht der 
Vergangenheit angetan wurde und die Opfer nicht mehr leben, bet-
rifft es uns nicht mehr. Und doch spüren die meisten von uns, dass 
wir uns erinnern und manchmal sogar Wiedergutmachung leisten 
sollten. Gesellschaften errichten Museen, Denkmäler und sprechen 
Entschuldigungen aus – gerade weil sich die Vergangenheit weiterhin real 
anfühlt.

Der Eternalismus dagegen birgt das entgegengesetzte Risiko: Wenn 
jede Seite bereits feststeht, erscheinen unsere Anstrengungen vorbes-
timmt, unser moralisches Streben überflüssig. Wenn alle Momente 

gleichermaßen „da“ sind, gleicht Handeln dem Verschieben von Kulissen 
auf einer Bühne, deren Stück längst geschrieben ist. Moralisches 
Bemühen droht sinnlos zu werden.
Beide Extreme verfehlen etwas Wesentliches. Um voranzukommen, 
brauchen wir eine Sichtweise, die die Gegenwart ehrt, ohne den Einfluss 
von Vergangenheit und Zukunft zu leugnen.

Der Existenzrealismus bietet diesen mittleren Weg: Die Gegenwart ist der 
lebendige Boden der Existenz, während Vergangenheit und Zukunft als 
Realität fortwirken und die Geschichte formen, die wir bewohnen. Man 
kann sich den heutigen Garten vorstellen: Was jetzt wächst, ist existent; 
der Boden jedoch enthält die Spuren vergangener Jahreszeiten und die 
Samen künftiger Blüte. In diesem Sinn haben sowohl jene, die gegangen 
sind, als auch jene, die erst kommen werden, Anteil am Ganzen.

Im existenzrealistischen Verständnis ist die Zukunft weder ein gespen-
stisches Nichts noch ein vorgezeichneter Plan. Sie ist ein Feld von 
Möglichkeiten, verwurzelt im Boden des Heute. Wenn wir sagen: „Unser 
zukünftiges Kind wird glücklich sein“, sprechen wir von jemandem, 
der real ist – insofern als wahrscheinlich künftiger Teil der Welt. Wenn 
unsere Handlungen dieses Leben zum Besseren oder Schlechteren 
beeinflussen, ist das von Bedeutung, weil diese Person, obwohl noch 
nicht existent, bereits real innerhalb des kausalen Gefüges ist, das wir 
mitgestalten. Umgekehrt bleibt ein Opfer historischen Unrechts aktuell 
in den Wirkungen, die es hinterlassen hat, und diese Wirkungen verdi-
enen Beachtung. Die Realität der Vergangenheit bleibt, auch wenn die 
Vergangenheit selbst vorbei ist.
So werden Pflichten gegenüber nicht gegenwärtigen Anderen ver-
ständlich. Nehmen wir künftige Generationen: Philosophen fragen seit 
Langem, wie man Menschen, die noch nicht existieren, etwas schulden 
könne – wem verspricht man etwas, wenn noch niemand da ist? 65 Der 
Existenzrealismus antwortet: Das Versprechen gilt der Wirklichkeit, nicht 
einem Gespenst. Wenn die Menschheit fortbesteht, ist ein zukünftiges 
Kind eine reale Folge unseres Tuns. Wenn wir Emissionen senken oder 
Bildung fördern, schreiben wir eine bessere Geschichte für diese noch 
nicht geborenen Menschen. Wir handeln nicht aus Mitleid mit imaginären 
Freunden, sondern aus Gerechtigkeit gegenüber realen Personen, die 
durch unser Handeln möglich werden.

65	 Parfit, D. (1984). Reasons and Persons. Oxford: Clarendon Press.



197196 Ethik über die Zeit hinweg

Handeln mit Blick auf Morgen (und Gestern)

Was ändert sich also konkret durch dieses Denken? Setzen wir es in 
Beispiele um. Denken wir an den Klimawandel: Die schlimmsten Folgen 
unserer Emissionen werden erst in Jahrzehnten spürbar – für Menschen, 
die heute noch nicht geboren sind. Ein streng präsentistisch denkender 
Staatschef könnte achselzuckend sagen: „Das ist das Problem von 
jemand anderem“ und sich auf den kurzfristigen Nutzen konzentrieren. 
Ein eternalistischer Fatalist wiederum könnte leise annehmen, alles sei 
ohnehin schon entschieden. Unter dem Blick des Existenzrealismus jed-
och sind diese zukünftigen Menschen real. Wenn heutige Emissionen ihr 
Leben mit Überschwemmungen oder Dürren prägen, können wir nicht so 
tun, als wären sie Einbildungen – es sind reale Folgen unseres Handelns. 
Diese Einsicht liegt jenen politischen Maßnahmen zugrunde, die langfris-
tig wirken sollen – etwa CO₂-Steuern oder Investitionen in erneuerbare 
Energien. Wir tun dies nicht, um Geister der Zukunft zufriedenzustellen, 
sondern um reale Leben zu schützen, die unsere Entscheidungen bereits 
formen.
Ebenso gilt: Der Existenzrealismus ermutigt uns, auch die Vergangenheit 
im Blick zu behalten. Wenn Gesellschaften über den Umgang mit 
Denkmälern oder Lehrinhalten streiten, geht es nicht um „längst ver-
gangene Ereignisse“, sondern darum, wie wir mit realen Geschehnissen 
unseres Erbes umgehen. In der Praxis lässt sich dieses Bewusstsein insti-
tutionalisieren – durch Kommissionen für zukünftige Generationen, durch 
historische Folgenabschätzungen und öffentliche Archive, die Erinnerung 
und Voraussicht lebendig halten.
Selbst im Bereich von Technologie und langfristigen Risiken zeigt sich 
dieser Gedanke. Forschende in der KI-Debatte behandeln mögliche 
Zukunftsszenarien – Utopien wie Katastrophen – als reale Endpunkte, die 
heute berücksichtigt werden müssen. Wenn Expertinnen über existen-
tielle Risiken wie Pandemien, Atomkrieg oder unkontrollierbare KI spre-
chen, träumen sie nicht: Sie behandeln diese möglichen Katastrophen 
als real genug, um Prävention zu rechtfertigen. Ein drohendes Unglück 
existiert vielleicht noch nicht, ist aber real in der Erwartung – ausre-
ichend, um heutiges Handeln zu motivieren. Wir handeln also gerade 
deshalb jetzt, weil sich dieses mögliche Geschehen in der realen Zukunft, 
die wir teilen, entfalten könnte.66

66	 Gardiner, S. (2006). A perfect moral storm: Climate change, intergenerational ethics and the problem of moral 
corruption. Environmental Values, 15(3), 397–413.

Was bedeutet das für unser tägliches Entscheiden? Es fordert eine 
Haltung zeitlicher Achtsamkeit. Wir könnten uns ein inneres Prüfblatt 
vorstellen: „Wen betrifft diese Entscheidung in der Zukunft? Welche 
Geschichte erzählen unsere Handlungen jenen, die vor uns lebten?“ 
Manche Institutionen praktizieren dies bereits – etwa durch Berichte über 
Langzeitfolgen oder „historische Wirkungsanalysen“. Es ist, als müsste 
eine Regierung gleichzeitig vor ihren Nachkommen und ihren Vorfahren 
Rechenschaft ablegen. Im Kern behandeln wir Menschen über die Zeit 
hinweg mit derselben Ernsthaftigkeit, die wir Menschen über Distanzen 
hinweg entgegenbringen.

Indem der Existenzrealismus unsere Beziehung zur Zeit neu rahmt, 
fördert er, was man zeitlichen Kosmopolitismus nennen könnte: die 
Bereitschaft, ferne Zeiten so zu betrachten, wie wir ferne Orte betrachten 
– mit derselben moralischen Bedeutung. So wie sich eine humanitäre 
Haltung verpflichtet fühlt, Leidenden in anderen Ländern zu helfen, emp-
findet eine vom ER inspirierte Ethik Verantwortung gegenüber Menschen 
anderer Epochen. Wir geben die besondere Rolle der Gegenwart nicht 
auf; wir erweitern nur den Kreis unserer moralischen Rücksicht auf 
seinen natürlichen zeitlichen Horizont.
Am Ende löst dieser zeitdurchdrungene moralische Realismus die alte 
Wahl zwischen einer engstirnigen „Nur-Jetzt“-Moral und einer fatalis-
tischen „Alles-auf-einmal“-Haltung auf. Wir verfallen weder in die Enge 
des Augenblicks noch treiben wir verloren in einer unveränderlichen 
Zeitlinie. Stattdessen leben wir mit einem Fuß auf dem festen Boden des 
Heute und dem anderen in den Landschaften von Gestern und Morgen. 
Die Menschen der Vergangenheit sind in unserer Geschichte ebenso 
real wie die der Zukunft – auch wenn sie nicht neben uns stehen. Unsere 
moralische Aufgabe ist es, im Jetzt zu handeln, mit wachem Blick für die 
ganze Geschichte.

Letztlich heißt es, sich selbst als Teil einer zeitlich erweiterten 
Gemeinschaft zu sehen: dankbar für das, was getan wurde, achtsam für 
das, was getan werden wird, und verantwortlich für das, was dazwischen 
geschieht. So erkennen wir, dass Wirklichkeit und Verantwortung weit 
über den gegenwärtigen Augenblick hinausreichen – und dass unsere 
moralische Wahrnehmung dasselbe tun sollte.



245244 Leben durch die Zeit

Gewebe von Leben und Zeit

Lebendig zu sein heißt, über die Zeit ausgespannt zu sein. Kein 
Organismus – weder eine mächtige Eiche, noch ein ziehender Vogel, noch 
ein Mensch mit der morgendlichen Kaffeetasse in der Hand – existiert 
als zeitloser Punkt. Leben ist nicht bloß eine Abfolge von Augenblicken, 
sondern ein Verweben von Erinnerung, Erwartung und Gegenwart.83 Die 
Vergangenheit haftet uns an in Narben, Gewohnheiten und erlernten 
Mustern; die Zukunft zieht an uns in Instinkt, Planung und Hoffnung. 
Wir leben stets am Rand des Jetzt – doch dieser Rand ist mit Fäden aus 
beiden Richtungen durchzogen.
Wir leben als zeitliche Wesen. Gestern klingt in unseren Zellen nach; mor-
gen lenkt unser Handeln. Selbst eine Pflanze, die sich vor Sonnenaufgang 
öffnet, oder ein Bakterium, das seine Enzyme vorbereitet, trägt die 
Vergangenheit fort und beugt sich dem Kommenden entgegen.
Die Gegenwart ist der Ort des Lebens; der Rest verleiht ihm Gestalt. 
Erinnerung ist die Vergangenheit, die sich jetzt formt; ein Plan ist die 
Zukunft, die jetzt hereinreicht. In beiden Fällen spannt sich das Leben 
weiter als ein einzelner Moment.
Betrachten wir den menschlichen Geist: Er erfährt die Welt nicht als eine 
Reihe isolierter Bilder, sondern als fließende Melodie, in der der letzte 
Ton nachhallt und der nächste bereits erwartet wird. Neurowissenschaft 
und Philosophie erinnern uns daran, dass selbst unsere unmittelbarsten 
Wahrnehmungen aus Fragmenten dessen gewoben sind, was eben war, 
und dem, was gleich sein wird. Ebenso sind unsere Identitäten keine 
Momentaufnahmen, sondern sich entfaltende Erzählungen – Kapitel, die 
von der Kindheit bis ins Alter reichen und uns mit jenen verbinden, die wir 
einmal waren, und jenen, die wir noch werden.
Diese Zeitlichkeit ist keineswegs auf den Menschen beschränkt. 
Pflanzen erwarten den Sonnenaufgang, Mikroben erinnern sich an 
Nährmuster, Tiere wandern im Rhythmus der Jahreszeiten. Leben – in 
jeder Größenordnung – ist geprägt von der Fähigkeit, das Gestern zu 
speichern und das Morgen vorwegzunehmen. Diese Fähigkeit ist kein 
Luxus, sondern Bedingung des Überlebens. Ein Lebewesen, das nur für 
den Augenblick lebte, ohne Lehren der Vergangenheit und ohne Hinweise 

83	 Trepp, T. C. (2025). Time-Bound Organism: Temporality in Biological and Cognitive Systems. (Preprint) https://
philpapers.org/archive/TRETOT.pdf DOI: 10.5281/zenodo.17035643

In beiden Fällen zeigt sich mehr als bloße Orientierung: Diese 
Wanderungen verkörpern eine zeitliche Ordnung. Das Tier lebt in der 
Gegenwart – es schlägt mit den Flügeln, sucht den Horizont ab –, doch 
sein Überleben beruht darauf, dass die Vergangenheit real genug ist, 
Spuren in seinem Körper zu hinterlassen, und die Zukunft real genug, 
Vorbereitung zu erzwingen. Der Monarch kann sich den kommenden 
Winter nicht als Abstraktion leisten; er muss fliegen, als drängte die 
Kälte schon jetzt. Die Seeschwalbe verlässt die Antarktis, lange bevor 
das Futter schwindet – im Vertrauen auf eine Zukunft, die noch nicht 
da ist. Ihre gegenwärtige Existenz ist untrennbar verknüpft mit abwe-
senden Zeiten: den erinnerten Routen der Vorgänger und den erahnten 
Bedingungen künftiger Jahreszeiten.
Solche Wanderungen sind Choreografien des Lebens mit der Zeit. Die 
papierdünnen Flügel des Falters, der schlanke Körper der Schwalbe – sie 
bezeugen eine uralte Partnerschaft zwischen Vergangenheit und Zukunft, 
jede Bewegung ein Faden, der sich über Generationen und Horizonte 
spannt. In diesen epischen Reisen sehen wir die klarste Bestätigung der 
Natur: Existenz entfaltet sich im Jetzt, doch Realität reicht weit darüber 
hinaus – sie trägt in zerbrechlichen Körpern die Echos des Gewesenen 
und die Gewissheit des Kommenden.

Die über mehrere Generationen andauernde Monarch-Wanderung veranschaulicht, dass Identität 
und Zweckbestimmung durch die informelle Aufzeichnung der Realität bestehen bleiben können, 
auch wenn kein einziger, existenter Schmetterling (kein einziger gegenwärtiger Moment) die gesa-
mte Reise vollendet. Das Ziel bleibt ein reales Potenzial, das den Lebensfluss über Generationen 
hinweg leitet. Abb. 9.



247246 Leben durch die Zeit

auf die Zukunft, würde rasch vergehen. Die Evolution hat die Zeit in die 
Architektur des Lebens eingeschrieben.

So werden Lebewesen zu Zeugen einer größeren Wahrheit: Existenz ist 
auf den schmalen Grat der Gegenwart beschränkt, doch Realität dehnt 
sich nach hinten und vorn – sie hinterlässt Spuren und wirft Schatten, die 
uns leiten. Die Geschichte des Lebens ist kein bloßes Register dessen, 
was jetzt geschieht, sondern ein Chronikband der Kontinuitäten – der 
Jahresringe eines Baums, der Versprechen an ein zukünftiges Selbst.

Im Folgenden werden wir beobachten, wie Erinnerung, Wahrnehmung 
und Erwartung ineinandergreifen – wie Körper und Geist Vergangenes und 
Mögliches zu dem verweben, was ist.

Organismen in der Zeit – Erinnerung, Erwartung 
und Überleben

Nichts in der Natur lebt nur im isolierten Augenblick. Jede Pflanze, jedes 
Tier, jeder Mensch ist ein Zeitwesen – nicht nur im Sinne des Alterns 
und Vergehens, sondern darin, dass das Sein über den Moment hinaus-
reicht. Wir tragen Echos des Gestern in unseren Zellen und richten 
unsere Hoffnungen auf das Morgen in unseren Plänen. In diesem Kapitel 
erscheint das Leben selbst als lebendige Chronik: Die Gegenwart 
ist der einzige Ort, an dem Existenz geschieht, doch diese Existenz 
ist reich durchwoben von vergangenen Ereignissen und zukünftigen 
Möglichkeiten. In der Verbindung wissenschaftlicher Einsicht und phil-
osophischer Reflexion zeigt sich: Lebewesen – ob Mensch, Pflanze oder 
Einzeller – sind grundlegend zeitgebunden: Ihre Körper und Erfahrung sind 
gebaut, um sich zu erinnern und vorauszudenken. Im lebendigen Jetzt ist 
jeder Herzschlag, jedes Wachstum, jede Vorbereitung ein Tanz zwischen 
dem Jetzt und dem Nicht-Jetzt.

Das Gehirn vernäht die Zeit. Wenn wir eine Handlung ausführen, scheint 
der Abstand zwischen Handlung und Ergebnis kürzer – als zöge der Geist 
die beiden näher zusammen. Wir empfinden Ereignisse nicht bloß, wir 
fühlen ihre Verknüpfung – unser Zeitempfinden biegt sich um Bedeutung 
und Handlung.

Das erweiterte Jetzt der Wahrnehmung zeigt, dass wir selbst innerhalb 
eines „einzigen Moments“ mit einem Fuß in der Vergangenheit und mit 
dem anderen in der Zukunft stehen. Der Inhalt der Gegenwart ist bereits 
durchdrungen von Gerade-Gewesenem und Gleich-Kommendem. Damit 
bezeugt schon unsere Erfahrung das zweistufige Modell des ER: Nur die 
neuronalen Prozesse, die jetzt feuern, existieren, doch unser geistiger 
Umgang mit ihnen lässt vergangene Minuten und kommende Momente 
real erscheinen. Erinnerung erlaubt dem Abwesenden, auf die Gegenwart 
einzuwirken. Ein längst vergangener Geburtstag verändert, wie du heute 
denkst. Lernen hinterlässt Spuren – gestärkte Netzwerke, vorbereitete 
Schaltkreise – sodass das, was einst geschah, in uns fortwirken kann. 84

Gemeinsam verwandeln Erinnerung und Vorstellung unseren einzelnen 
Moment in einen Erzählfaden. Man könnte sagen, wir tragen unsere 
Vergangenheit in uns, wie ein Baum seine Jahresringe trägt. Jeder 
Ring ist Zeugnis des vergangenen Wachstums – der Baum von vor fünf 
Jahren existiert nicht mehr, doch seine Realität bleibt eingeschrieben. 
Ebenso verweben menschliche Psychen Vergangenheit und Zukunft in 
das Gewebe des Jetzt. Wir sind Organismen, deren Zellen und Psyche 
Tagebücher des Gewesenen führen und deren Träume Skizzen des 
Möglichen entwerfen.

Bäume, Schaltkreise und das Uhrwerk des Lebens

Was für unseren Geist gilt, gilt auch für einfachere Lebewesen – wenn 
auch auf leisere, weniger bewusste Weise. Oft neigen wir dazu zu 
glauben, Tiere oder Pflanzen lebten ausschließlich im Augenblick: 
Eine Sonnenblume folgt der Sonne, ein Kaktus blüht, wenn es regnet, 
ein Bakterium teilt sich. Doch Forschungen zeigen, dass selbst diese 
unscheinbaren Wesen Vergangenheit bewahren und Zukunft voraus-
nehmen. Das Leben entstand unter einem Himmel, der nie aufhörte, 
sich zu wandeln – Tag zu Nacht, Winter zu Sommer, Überfluss zu Mangel. 
Organismen, die diese Rhythmen ignorierten, verschwanden. Über Äonen 
hinweg hat die Evolution Uhren und Tropismen in das Leben eingebettet, 
damit es sich in der Zeit orientieren kann. Selbst in Dunkelheit behalten 

84	 Tulving, E. (1985). “Memory and consciousness.” Canadian Psychology, 26(1), 1–12.



249248 Leben durch die Zeit

Pflanzen ihr Zeitgefühl. Winzige zelluläre Taktgeber bereiten sie vor 
Sonnenaufgang vor, damit sie dem Licht schon bereit begegnen. Das ist 
keine Überraschung, sondern Voraussicht, eingeschrieben in lebende 
Materie.85

Das Erstaunliche ist, dass die innere Uhr einer Pflanze Information über 
eine zukünftige Zeit enthält. Um vier Uhr morgens, in völliger Dunkelheit, 
„weiß“ die Biochemie einer Sonnenblume, dass der Sonnenaufgang 
in zwei Stunden bevorsteht. Diese kodierte Erwartung veranlasst sie, 
Blätter und Blüten auszurichten. Selbst wenn die Sonne wegen Wolken 
verborgen bleibt, führt die Pflanze die Bewegung aus – ein Beweis, dass 
sie nicht reagiert, sondern antizipiert. Im Sinne des Existenzrealismus 
(ER): Die Blüten und Proteine der Pflanze existieren jetzt, doch sie stehen 
für einen zukünftigen Morgen. Der zukünftige Sonnenaufgang existiert 
nicht, aber seine Realität ist in den Zellen der Pflanze eingeschrieben. 
Ebenso erkennen viele Pflanzen mit zunehmender Tageslänge, dass 
„die Zeit des Blühens“ gekommen ist oder der Herbst naht. Sie nutzen 
das Signal der Lichtdauer, um anzunehmen: „Der Winter kommt“, und 
aktivieren Schutzgene. Sogar Cyanobakterien – die einfachsten photo-
synthetischen Organismen – tun dies. Experimente zeigen, dass sie nach 
langen Nächten widerstandsfähiger wachsen, als hätten sie ein Muster 
der Jahreszeiten gelernt.
Neben den inneren Uhren nutzen Organismen Tropismen – 
Wachstumsreaktionen auf Reize –, die Veränderungen vorausahnen. 

85	 Microbiology. (2024). Microbes don’t have brains – but they do have memory. Microbiology, 170(5), 123–130.

Eine Sonnenblume wendet ihr Gesicht der Sonne über den Tag hinweg 
zu und richtet sich nachts neu aus, um den Sonnenaufgang zu erwarten. 
Es ist, als wäre jede Sonnenblume auf den Tanz der Sonne einges-
timmt. Selbst an bedeckten Tagen zeigen sie kurz vor der Dämmerung 
nach Osten – als wüssten sie, wo das Licht erscheinen wird. Auch ein-
fache Meeresbakterien verhalten sich zeitbewusst: Beim Verzehr eines 
Nahrungsstücks verbleiben sie für eine nahezu optimale Dauer, bevor 
sie weiterziehen – als ob sie „abwägen“, wann die nächste Mahlzeit 
kommt. Diese Verhaltensweisen sind nicht bewusst, aber sie sind zeitlich 
abgestimmt.

Und Pflanzen besitzen weitere Formen von „Erinnerung“. Erlebt eine 
Pflanze an einem Tag extreme Hitze, übersteht sie am Folgetag eine 
noch stärkere leichter als eine unvorbereitete. Dieses Phänomen nennt 
man Thermo-Gedächtnis. Auf molekularer Ebene bewirkt die erste 
Hitzebelastung, dass bestimmte Schutzproteine länger aktiv bleiben oder 
die DNA so markiert wird, dass Stressgene beim nächsten Mal schneller 
anspringen. Die erste Erfahrung ist in der Biochemie der Pflanze ein-
geschrieben – sie ist vorbereitet, als hätte sie die letzte Dürre „gelernt“. 
Bemerkenswert: Manche dieser Stressgedächtnisse werden sogar an 
Nachkommen weitergegeben, über epigenetische Markierungen – che-
mische Veränderungen an der DNA, die die Genaktivität beeinflussen. 
Eine Tochterpflanze kann in ihren Genen „wissen“, dass ihre Vorfahren 
einen trockenen Sommer erlitten. Wäre dieser Stress für die Pflanze 
nicht real gewesen, würde sie ihn ignorieren. Doch da die inneren 
Veränderungen fortbestehen, können wir sagen: Die Realität des vergan-
genen Sommers lebt weiter.
Auch Einzeller zeigen ähnliches. Hefezellen, die kurzzeitig Zucker aus-
gesetzt waren, verstoffwechseln ihn bei erneutem Kontakt schneller – ein 
zelluläres „Hier war ich schon einmal“. Manche Bakterien lernen sogar, 
Temperatur mit Nahrung zu verknüpfen: Nach vielen Generationen, in 
denen Hitzespitzen regelmäßig von einem bestimmten Zucker folgten, 
beginnen sie, bei Wärme bereits das Enzymsystem zur Zuckeraufnahme 
zu aktivieren – noch bevor die Nahrung eintrifft. Sie haben „Hitze gefolgt 
von Laktose“ als Regel kodiert. Das ist eine bakterielle Andeutung 
Pawlowscher Konditionierung. Schleimpilze – riesige einzellige Amöben 
– treiben es noch weiter: Wenn sie regelmäßig durch Trockenluft 
gestört werden, verlangsamen sie sich präventiv, genau im erwarteten 
Rhythmus, selbst wenn die Störungen ausbleiben. Sie lernen die Taktung 

Eine Blaugrün-Algenart – Cylindrospermum sp – unter Vergrößerung in den Adelaide-Laboratorien 
von CSIRO Land and Water, 1993. Abb. 10.



251250 Leben durch die Zeit

der Unannehmlichkeiten und verhalten sich, als erwarteten sie sie. Kein 
Neuron weit und breit – nur Protoplasma, das auf ein inneres Zeitgefühl 
reagiert.86

All diese Beispiele zeichnen ein deutliches Bild: Leben erinnert und 
ahnt voraus. Der gegenwärtige Zustand eines Organismus ist nie eine 
bloße Momentaufnahme – er ist durchdrungen vom Abdruck des 
Gewesenen und ausgerichtet auf das Kommende. In solchen Lebewesen 
zählen Vergangenheit und Zukunft gleichermaßen. Die Schlichtheit 
einer Pflanze oder eines Bakteriums verbirgt eine erhebliche zeitliche 
Intelligenz. Die Evolution hat in das Leben die Fähigkeit eingebaut, bes-
timmte Zukünfte zu behandeln, als wären sie schon teilweise da, und 
bestimmte Vergangenheiten, als gehörten sie noch zur Gegenwart. Das 
ist kein Wunder, sondern Überleben. Ein Same, der in der Dürre ruht, 
erwartet den Regen, der vielleicht kommt; ein Zugvogel, der Nahrung 
für den Winter versteckt, weiß, dass der Winter real vor ihm liegt; eine 
Immunzelle, die durch eine Infektion geprägt wurde, erinnert sich an die 
nächste.

In gewissem Sinn sind alle Organismen kleine Zeitreisende. Der Baum 
im Wald heute ist zugleich der Keimling von vor zehn Jahren – er existiert 
jetzt wegen dieser Geschichte. Jeder Ring in seinem Stamm, jede verhe-
ilte Wunde, jede Wurzel ist Realität der Vergangenheit, eingeschrieben 
in die Gegenwart. Zugleich trägt jeder Knospenansatz den Entwurf eines 
Blattes, das noch nicht existiert. Diese Knospen sind gegenwärtig, doch 
ihr Sinn liegt in der kommenden Frühlingssonne. Kommt Frost und tötet 
sie, erlischt eine Möglichkeit, und eine andere – kahle Zweige – bleibt. Die 
Knospen sind gleichsam Wünsche nach Frühling, mit realer, physischer 
Kraft im Hier-und-Jetzt des Baumes.

So gilt im Sinne des ER: Organismen existieren nur in der Gegenwart, 
doch ihre Realität reicht zurück durch Spuren und voraus durch 
Erwartungen. Eine Pflanze oder ein Mensch wird zum lebendigen 
Bindeglied zwischen Gewesenem und Kommendem. Nur das aktu-
elle Wegstück ist greifbar, doch jedes Stück entspringt dem vorherigen 
und führt zum nächsten. Das Leben ist eine fortlaufende Wanderung 
dessen, was ist, in was war und was sein wird – verankert am Rand der 
Gegenwart.

86	 Saigusa, T., Tero, A., Nakagaki, T., & Kuramoto, Y. (2008). “Amoebae anticipate periodic events.” Physical Review 
Letters, 100(1), 018101.

Existenz auf der Schneide des Jetzt

Wir begannen mit einem Rätsel: Wenn nur die Gegenwart wirklich 
existiert – wie können Vergangenheit und Zukunft überhaupt eine Rolle 
spielen? Die Biologie gibt eine klare Antwort: weil sie es taten und tun 
werden. Die Struktur und das Verhalten lebender Wesen bezeugen, dass 
die „unwirkliche“ Vergangenheit und die „unwirkliche“ Zukunft reale 
Wirkung entfalten. Es ist, als besäße die Natur einen zweischichtigen 
Zeitplan: Existenz schlägt im Jetzt, während Realität sich über die Zeit 
erstreckt.
Man stelle sich ein Wesen vor, das völlig an das Jetzt gefesselt wäre – 
das keinen Verlust über Gestern empfinden und keine Sorge um Morgen 
hegen könnte. Ein solches Wesen lernte nie aus Fehlern, bereitete sich 
nie auf den Winter vor, hielte kein Versprechen. Es wäre fremd gegenüber 
allem, was wir unter Leben und Selbst verstehen. Kein Wunder also, 
dass die Evolution Organismen bevorzugte, die die Zeit in ihr Gewebe 
einnähen. Für den Menschen gilt: Unsere ethische Existenz – das Halten 
eines Wortes, das Tragen geschichtlicher Verantwortung, das Planen 
für Nachkommen – beruht darauf, Vergangenheit und Zukunft als real 
zu behandeln. Für die Pflanze, die nur dann keimt, wenn Regen erwartet 
wird, gelten zwar die Gesetze der Physik (Druck, Licht, Feuchtigkeit), 
doch ihr Verhalten ist in zeitlichen Mustern verankert: Sie wächst, als 
wäre der Frühling bereits da – weil der Frühling Teil ihrer Realität ist.
Das Leben hat nicht nur eine Vergangenheit – es nutzt sie. Steine 
bewahren Aufzeichnungen, Organismen Termine. Eine Blume, eine 
Ameise, ein Kind – jedes trägt Erinnerung vorwärts und streckt sich dem 
Kommenden entgegen.
Der Existenzrealismus (ER) bietet eine präzise Sprache, um diese Intuition 
zu fassen. Wenn wir behaupteten, nur die Gegenwart sei real, müssten 
wir sagen, die Jahresringe des Baumes seien bedeutungslose Muster und 
der Zugtrieb des Vogels ein sinnloser Reflex. Doch wenn wir anerkennen, 
dass die Realität von Vergangenheit und Zukunft im Hier und Jetzt verwo-
ben ist, ergibt alles Sinn. Das Werden des Lebens – Wachstum, Lernen, 
Planen – wird verstehbar. Die Identität des Organismus, seine Ziele, sein 
Wissen und seine Fähigkeiten lassen sich begreifen.



253252 Leben durch die Zeit

So wirft das Leben selbst Licht auf das Wesen der Zeit. Es bestätigt eine 
gegenwartsgebundene Existenz, die dennoch eine reale Vergangenheit 
und Zukunft anerkennt. Das Leben ist der lebendige Beweis dafür, dass 
eine strikte Definition von „Existenz“ als das Jetzt die Lebendigkeit von 
Geschichte und Zukunft keineswegs ausschließt.

Chronobiologie und menschliche Gesundheit

Eine der klarsten Lehren der Biologie lautet: Das Leben ist in Rhythmen 
geschrieben. Pflanzen öffnen ihre Blätter vor Sonnenaufgang, Mikroben 
passen ihren Stoffwechsel in Erwartung von Nährstoffen an, Zugvögel 
überqueren Kontinente, geführt von saisonalen Signalen. Auch der 
Mensch ist ein zeitliches Wesen, dessen Körper Uhren trägt. Auf jeder 
Ebene – vom Feuern der Neuronen bis zur Ausschüttung von Hormonen 
– hängt unsere Physiologie davon ab, gegenwärtige Handlungen mit über-
lieferten Rhythmen abzustimmen, die von der Vergangenheit geprägt und 
auf künftige Zyklen eingestellt sind.
Die moderne Chronobiologie zeigt, dass das Ignorieren dieser natürli-
chen Rhythmen schwerwiegende Gesundheitsfolgen haben kann. 
Schichtarbeit, die den Schlaf-Wach-Rhythmus regelmäßig stört, 
erhöht das Risiko für Herz-Kreislauf-Erkrankungen, Übergewicht und 
Depression. Jetlag ist mehr als eine Unannehmlichkeit – er ist eine 
vorübergehende Entkopplung zwischen der inneren Uhr des Körpers und 
dem äußeren Tag-Nacht-Zyklus. Selbst die Essenszeiten sind relevant: 
Späte Mahlzeiten, wenn der Körper eigentlich Ruhe erwartet, beeinträch-
tigen die Blutzuckerregulation und belasten den Stoffwechsel.
Das ist die praktische Erinnerung der Biologie daran, dass Vergangenheit 
und Zukunft für das Überleben zählen. Unsere Zellen antizipieren die 
Morgendämmerung, bevor die Sonne aufgeht; unsere Hormone bere-
iten uns auf den Schlaf vor, noch ehe die Nacht fällt. Im Einklang mit 
diesen geerbten Rhythmen zu leben, heißt, die Spuren der Evolution 
und die Vorhersage kommender Zyklen zu ehren. Regelmäßige 
Schlafzeiten, gezielte Lichtsteuerung zur Stabilisierung des circadi-
anen Takts und Mahlzeiten im Einklang mit dem Tageslicht sind keine 
Nebensächlichkeiten, sondern Formen, unsere tägliche Existenz wieder 
in das biologische Gewebe einzuflechten, das Vergangenheit, Gegenwart 
und Zukunft verbindet.

In diesem Sinn wird persönliche Gesundheit selbst zu einer Übung zeit-
licher Achtsamkeit. So wie Monarchfalter Routen erben, die sie nie geflo-
gen sind, erben wir biologische Uhren, die wir nicht sehen, aber befolgen 
müssen. Indem wir diese zeitlichen Muster respektieren, handeln wir 
als Teilnehmende an einer Kontinuität, die weit größer ist als wir selbst – 
einer Kontinuität, die in jedem Herzschlag bezeugt, wie tief das Leben mit 
der Zeit verflochten ist.

Der Webstuhl des Jetzt – Ein abschließender Blick

Die hier entwickelte Perspektive formt das Problem neu: Das Leben lebt 
nicht in einem sterilen Augenblick, der von anderen Zeiten abgetrennt ist. 
Existenz ist die scharfe Schneide, an der Vergangenheit und Zukunft sich 
begegnen – der Punkt, an dem die Spuren des Gestern und die Entwürfe 
des Morgen in das Gewebe des Jetzt eingewebt werden. In diesem Licht 
sind Organismen keine Gefangenen einer flüchtigen Gegenwart, sondern 
Teilnehmende eines lebendigen Kontinuums – Träger der Narben der 
Geschichte und der Keime des Kommenden.
Die Lehre daraus ist zugleich praktisch und moralisch. Die Realität der 
Zeit anzuerkennen bedeutet, Verantwortung zu erkennen – gegenüber 
unseren früheren Selbst, die uns die Früchte und Lasten ihrer 
Entscheidungen übergeben haben, und gegenüber unseren künftigen 
Selbst, die auf unser umsichtiges Handeln angewiesen sind. Es heißt, 
Reue, Dankbarkeit und Hoffnung nicht als Illusionen zu sehen, sondern 
als Formen des Sorgens über die Zeit hinweg. Gut zu leben heißt, auf 
diesem zeitlichen Seiltanz das Gleichgewicht zu halten: standhaft genug, 
um das Vergangene zu ehren, beweglich genug, um das Kommende zu 
bereiten, und wach genug, um das Jetzt zu bewohnen, das uns gehört.

Man stelle sich eine Küste vor. Wellen legen neues Wasser nieder, 
während das Meer dahinter es weiterbewegt. Die Gegenwart ist diese 
bewegte Kante – geformt von der Welle des Vergangenen, gezogen vom 
Sog des Kommenden. Was wir im Jetzt hinterlassen, wird zugleich Erbe 
und Versprechen. Und so könnten wir uns zum Abschluss fragen: Wenn 
wir handeln, zu wem sprechen wir – nur zu dem, der wir jetzt sind, oder 
auch zu jenen, die wir waren, und denen, die wir werden?



255254 Zeitliche Weiten

Wenn dieses Kapitel gezeigt hat, dass Leben immer Leben durch die Zeit 
ist, wird das nächste fragen, wie unser Bewusstsein dieser zeitlichen 
Bedingung unsere Entscheidungen prägt – besonders dann, wenn die 
Zukunft ungewiss bleibt und doch unsere Treue verlangt.

Zeitliche Weiten

„Das ewige Schweigen dieser unendlichen Räume erschreckt mich.“ 
 

— Pascal, B. (1670/1958). Pensées (W. F. Trotter, Übers.).  
New York, NY: E. P. Dutton.

Die Zeit ist mit vielem verglichen worden, doch die eindringlichsten Bilder 
stammen nicht aus Gleichungen oder philosophischen Abhandlungen, 
sondern aus Metaphern, die ihren seltsam flüchtigen Charakter ein-
fangen. Man stelle sich die Zeit als ein gewaltiges Archiv vor, bereits 
vollständig, vom ersten Wort bis zum letzten Satz. In dieser Vorstellung 
sind deine Geburt, dieser Augenblick und das Sterben des letzten Sterns 
gemeinsam aufbewahrt. Die Geschichte ist festgeschrieben – erhaben, 
aber beunruhigend in ihrer Verneinung wahrer Anfänge und Enden.
Oder man sieht die Zeit als Bühne, beleuchtet von einem einzigen 
Spotlight. Nur das, was im Lichtkegel steht, existiert; alles andere – ver-
gangene Schauspieler, zukünftige, die warten – bleibt unsichtbar. Die 
Gegenwart erscheint hier zerbrechlich und flüchtig, das einzige Stück 
Realität, bevor alles andere aus dem Blick verschwindet. Zeit ist hier wie 
eine Theateraufführung, deren Drama nur im Moment seines Vollzugs 
lebt.

Ein drittes Bild ist noch kühner: Mit jeder Entscheidung, jedem Zufall 
teilt sich die Wirklichkeit in mehrere Verläufe. In diesem Szenario wird 
jeder mögliche Pfad von irgendeiner Version von dir beschritten. Nichts 
geht je wirklich verloren – aber nichts bleibt einzigartig. Zeit ist hier 

entfesselte Möglichkeit: jede Abzweigung verwirklicht, jede potenzielle 
Welt bewohnt.

Und schließlich gibt es eine bescheidenere, heimischere Vorstellung: 
ein zweistöckiges Haus. Im Erdgeschoss liegt die Gegenwart – fest, 
unmittelbar, dort, wo Leben gelebt und Existenz real ist. Darüber, 
auf dem Dachboden, lagern die Schatten der Vergangenheit und die 
Umrisse des Kommenden. Sie sind nicht ganz hier, nicht so greifbar wie 
die Stimmen und Gegenstände der Gegenwart, doch sie gehören zum 
Haus: Fotografien, Spuren, Baupläne, Echos. Diese Sicht bewahrt die 
Lebendigkeit des Jetzt, ohne Tiefe und Reichweite von Geschichte und 
Zukunft zu leugnen.
Jedes dieser Illustrationen – Archiv, Scheinwerferlicht, Haus – verkörpert 
eine eigene Weise, zeitliche Realität zu verstehen. Sie sind keine bloßen 
Illustrationen, sondern Architekturen der Existenz. Je nachdem, welches 
man annimmt, verändern sich Freiheit, Verantwortung, Erinnerung und 
Identität grundlegend. Leben wir in einem bereits geschriebenen Archiv, 
in einem flüchtigen Lichtkegel, in einem verzweigten Wald oder in einem 
geschichteten Haus? Die Antwort prägt nicht nur unser Weltbild, sondern 
auch unsere Lebensweise.87

Dieses Kapitel untersucht vier solcher Visionen zeitlicher Realität: 
den Blockuniversums-Gedanken, die Viele-Welten-Deutung, den 
Präsentismus und den Existenzrealismus. Jede bietet nicht nur ein 
metaphysisches Modell, sondern eine Architektur des Seins – eine 
Struktur, in der unser Leben beheimatet ist. Sie unterscheiden sich im 
Maßstab: Manche spannen sich über Milliarden Jahre und mehrere 
Universen; andere verdichten die Wirklichkeit auf die Schneide der 
Gegenwart. Eine von ihnen errichtet ein vielschichtiges Haus, in dem 
das Jetzt Zentrum bleibt, doch Echos von Vergangenheit und Zukunft 
weiterklingen.

Was diese Modelle über den bloßen Gedankenspielcharakter hinaus 
bedeutsam macht, ist ihre Berührung mit dem Menschlichen. Wenn 
die Zukunft bereits existiert – sind unsere Entscheidungen dann nur 
Illusionen von Freiheit? Wenn nur das Jetzt real ist – was wird aus 
Geschichte, Erinnerung und Verantwortung? Wenn jede mögliche Welt 
verwirklicht ist – welchen Sinn behalten Identität oder Wahrheit? Diese 
Fragen sind keine abstrakten Spielereien, sondern prägen, wie wir 

87	 Trepp, T. C. (2025). Temporal Vastness and Architecture: A Comparative Analysis of Four Views of Time. 
(Preprint) https://philpapers.org/archive/TRETVA-2.pdf DOI: 10.5281/zenodo.17035746



257256 Zeitliche Weiten

uns selbst, unser moralisches Handeln und unseren Platz im Kosmos 
verstehen.

Im Folgenden werden wir diese vier Architekturen der Zeit durchschreiten, 
ihre Größe und ihre Grenzen betrachten. Jede verspricht eine andere Art 
von Weite oder Konzentration, ein anderes Gefühl dafür, was es heißt, in 
der Zeit zu wohnen. Im Vergleich dieser Modelle schärfen wir nicht nur 
unser philosophisches Verständnis, sondern prüfen auch, welches mit 
unserer gelebten Erfahrung am umfassendsten resoniert.

Wir beginnen mit der ersten dieser Konstruktionen: der monumentalen 
Vision des Blockuniversums, in dem die gesamte Geschichte in einem 
einzigen, ewigen Bauwerk stillsteht.

Eternalismus – Der unendliche Atlas

Beginnen wir mit dem Blockuniversum, einer Sichtweise, die oft mit der 
Relativitätstheorie einhergeht. Man stelle sich vor, die Zeit sei nur eine 
weitere Dimension wie der Raum, und die gesamte Geschichte des 
Universums – vom Urknall bis zur fernen Zukunft – liege als ein einziges 
vierdimensionales „Blockgebilde“ vollständig ausgebreitet vor uns. In 
diesem Bild sind alle Momente der Zeit wie Punkte auf einer Landkarte. 
Aus einer hypothetischen Perspektive außerhalb der Zeit könnte man 
alles sehen: unsere Geburt, diesen Satz, den Tag, an dem Menschen 
den Mars betreten, und sogar Dinosaurier in der Jurazeit – alles ist real 
und fixiert, jedes Ereignis nimmt seinen Platz im kosmischen Block ein. 
Der Fluss der Zeit, das Voranschreiten des Jetzt, wäre bloß eine Illusion, 
ein Trick der Perspektive. Albert Einstein deutete dies selbst an, als er 
schrieb, dass für jemanden, der die Physik versteht, der Unterschied 
zwischen Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft nur eine „hartnäckig 
anhaltende Illusion“ sei.88

Man kann sich das Blockuniversum als gewaltige Bibliothek der Zeit 
vorstellen. Jedes Einzelbild des Films – jede Sekunde der kosmischen 
Geschichte – existiert wirklich, auch wenn wir sie nur nacheinander 
erleben. Die Geburt des Universums ist ein Bild, unser Gespräch hier ein 
anderes, der Hitzetod in Billionen Jahren ein weiteres. In dieser Bibliothek 
wird keine Seite gelöscht; nichts entsteht oder vergeht wirklich. Du 
und ich, Napoleon bei Austerlitz, der Tyrannosaurus auf den Ebenen 
Montanas und die Urenkel unserer Urenkel im Jahr 3000 – sie alle sind 
Bücher im Regal dieser vierdimensionalen Bibliothek. Keines dieser 
Bücher ist realer als das andere; alle sind gleichermaßen da.89 Der 
Mathematiker Hermann Weyl brachte es so auf den Punkt: „Die objek-
tive Welt Ist einfach; sie geschieht nicht.“ Dieses Wort fasst die erstarrte 
Qualität des Blocks zusammen: Die Wirklichkeit entfaltet sich nicht – sie 
ist alles auf einmal.

Die Größe dieser Sicht ist überwältigend. Im Blockuniversum werden 
jede Nanosekunde der Vergangenheit und jeder Moment der Zukunft als 
gleichwertig gegenwärtig behandelt. Man stelle sich eine Zugkette von 

88	 Einstein, A. (1955). Letter to the family of Michele Besso (March 1955). (Einstein consoles his late friend’s 
family by noting that for those who believe in physics, the distinction between past, present and future “only has 
the meaning of an illusion, though a persistent one”.)
89	 Weyl, H. (1949). Philosophy of Mathematics and Natural Science. Princeton University Press. (Weyl famously 
wrote that “The objective world simply is, it does not happen.”)

Die Tiefe der Realität: Das Hubble eXtreme Deep Field Bild enthüllt Galaxien, die Milliarden von 
Lichtjahren entfernt sind, und dient als direkte Visualisierung der zeitlichen Weite. Die immense 
Skala der hier gezeigten kosmischen Zeit und des Raumes repräsentiert das grenzenlose Res-
ervoir der Realität (Potenzial), gegen das der einzelne, beobachtete Moment der Existenz (das 
Aktuelle) nur ein Flackern ist. Abb. 11.



277276 Anfang und Ende der Zeit

Möglichkeit schon auf etwas wartete. Die erste Flamme brach unmittel-
bar aus reinem Potenzial hervor – ohne tickende Uhr, ohne Vorlauf. Was 
diese Zündung verursachte, lag jenseits der Zeit; wir können nur sagen: 
Der Urknall war der erste gegenwärtige Moment von allem.

Man stelle sich das Weben eines Stoffes vor. Stich für Stich wächst das 
Gewebe – doch was war vor dem Ersten? Noch kein Faden war verbun-
den, kein Muster sichtbar. Mit diesem ersten Stich beginnt das Weben 
selbst. Er gehört nicht zu einem vorbestehenden Stoff – er erschafft ihn. 
Ebenso ist der Urknall der erste Stich im Gewebe der Realität. Es gibt 
keinen „äußeren Rand“ der Zeit, von dem aus wir auf sie zurückblicken 
könnten; der Anfang ist der Moment, in dem Zeit und Realität gemeinsam 
aus dem Nicht-Zeitlichen hervortreten.
Falls es eine Art Vor-Universum gab, würde der Existenzrealismus dies 
als Realität ohne Existenz bezeichnen. Vielleicht vergleichbar mit einem 
Entwurf, der schon existiert, bevor das Weben beginnt – ein Muster aus 
Gesetzen und Möglichkeiten. Diese Muster waren keine Ereignisse in der 
Zeit, sondern eher zeitlose Strukturen. Als die Bedingungen zusammen-
fielen, geschah der erste gegenwärtige Moment – das Universum begann, 

sich selbst zu verweben. Man könnte sagen: Vor dem ersten Moment 
bestand nur nicht-zeitliche Realität (oder gar nichts), und mit dem Urknall 
wurde die Existenz eingeschaltet.

Das letzte Aufflackern – Wann die Zeit enden könnte

Man stelle sich das Universum als einen Film vor, der sich seinem letz-
ten Bild nähert, während das Licht des Projektors erlischt. Könnte die 
Zeit selbst dasselbe Schicksal teilen – einen letzten Moment erreichen, 
nach dem kein neues Bild mehr erscheint? Physiker haben verschie-
dene dramatische Möglichkeiten für das endgültige Schicksal des 
Kosmos vorgeschlagen. Betrachten wir einige davon und sehen, wie der 
Existenzrealismus sie deutet.

•	 Endlose Expansion und Wärmetod: Man denke an das 
Universum wie an einen Ballon, der sich weiter aufbläht. 
Während es expandiert, brennen die Sterne aus, Galaxien ent-
fernen sich voneinander, und schließlich kühlt alles aus. In 
diesem Szenario bleibt die Zeit zwar formal in Gang, aber es 
geschieht nichts Neues mehr. Es ist, als würde ein Film seine 
letzte Szene erreicht haben: Der Projektor läuft weiter, doch 
die Leinwand zeigt nur noch Leere. Die Entropie – das Maß 
für Unordnung – erreicht ihr Maximum, und das Universum 
nähert sich einer gleichförmigen, kalten Uniformität. Der 
Existenzrealismus würde sagen: Die Zeit geht prinzipiell weiter, 
doch praktisch ist der Film beendet. Der gegenwärtige Moment 
besteht weiter, aber er wiederholt sich endlos – wie eine unend-
lich lange statische Einstellung. Der Projektor bleibt an, doch 
nach einer kosmischen Epoche sind alle Bilder leer. Existenz 
bleibt, aber ohne neue Akte – ein ewiges, aber bedeutungsloses 
Jetzt.

•	 Big Crunch oder Big Rip: Nun stelle man sich einen Film vor, 
der mit einem letzten, dramatischen Bild endet. Im Big Crunch-
Szenario stoppt die Expansion des Universums, und alles stürzt 
wieder zusammen – in eine Singularität. Die Zeit, wie wir sie 
kennen, erreicht ihren letzten Takt. Im Big Rip hingegen zerreißt 
die Dunkle Energie alles in endlicher Zeit – Galaxien, Sterne, 
Planeten, selbst Atome werden zerspalten; der Film endet 

Der Projektor repräsentiert im kosmologischen Kontext die vollständige Geschichte des Univer-
sums. Der gesamte Durchlauf der Maschine, von der ersten Aktivierung (dem Urknall) bis zum 
letzten Bild (dem Ende der Zeit), umfasst die Totalität der Realität. Jedoch wird nur das einzelne 
beleuchtete Bild, das in jedem Augenblick durch das Tor läuft, als Existenz betrachtet. Abb. 12.



279278 Anfang und Ende der Zeit

abrupt. In beiden Fällen sagt die Physik einen letzten Moment 
voraus, an dem unsere gewohnte Beschreibung zusammen-
bricht. Im Sinn des Existenzrealismus gleicht dieser Moment 
der letzten Szene: Danach gibt es keine weiteren. Das Licht des 
Projektors erlischt.

Was geschieht in diesem Moment? In diesen Endzuständen, wenn 
der letzte Moment erreicht ist, bleiben keine künftigen Möglichkeiten 
– der Zukunftshorizont schrumpft auf Null. Es ist, als sei der Rest des 
Filmstreifens verbraucht. In diesem Augenblick löst sich die Gegenwart 
in Aufzeichnung auf: Existenz endet und hinterlässt nur Realität als 
Geschichte. Alles, was bis dahin geschehen war, bleibt im kosmischen 
Archiv eingeschrieben, doch nichts Neues wird mehr projiziert. Man kön-
nte sagen: Das Universum hinterlässt einen ewigen Speicher – ein letztes 
Standbild, das die gesamte Geschichte enthält, aber mit ausgeschalte-
tem Projektor. Im Big Crunch mag dieser Zustand ein Punkt unendlicher 
Dichte sein; im Big Rip vielleicht ein kalter, leerer Raum. In beiden Fällen: 
Nach dem letzten Takt folgt kein weiterer.
Wenn der letzte Moment gekommen ist und nichts mehr geschieht, bleibt 
dann überhaupt etwas übrig? Im Wärmetod-Szenario bleiben vielleicht 
vereinzelte Teilchen oder Photonen zurück, die sich ins Nichts verdün-
nen; im Crunch oder Rip verschwindet selbst das. Der Existenzrealismus 
würde sagen: Die Tatsachen der Vergangenheit – was immer überdau-
erte – bleiben Teil der Realität. Sollte wirklich nichts mehr übrig bleiben, 
könnte selbst die Realität erlöschen. Wahrscheinlicher aber ist, dass die 
geschriebene Geschichte in gewissem Sinn „lesbar“ bliebe auch wenn 
nichts Neues mehr geschieht.
Eine wichtige Einsicht: Der Endpunkt der Zeit spiegelt im 
Existenzrealismus den Anfang. So wie die Zeit mit einer ersten Gegenwart 
begann, könnte sie mit einer letzten enden. Nach dem Anfang ging der 
Projektor an, nach dem Ende geht er aus. Beide sind keine Ränder eines 
Behälters, sondern Übergänge: Der Anfang ist das Einschalten, das 
Ende das Ausschalten. Jenseits dieser Punkte gibt es keinen zeitlichen 
Ort – das vor dem Anfang und das Nach dem Ende liegen außerhalb des 
Bereichs der Zeit.
Für uns, die wir im Jetzt leben, wäre das Herannahen eines Endes 
unbegreiflich. Man stelle sich vor, man befände sich im Moment eines 
bevorstehenden Big Rip: atomare Bindungen reißen, Objekte lösen sich 

auf, Uhren bleiben stehen. In diesen letzten Augenblicken würde jedes 
Ding aus der Kette von Ursache und Wirkung gerissen. Aus unserer 
Sicht würde die Existenz buchstäblich verlöschen – alles, was real war, 
hätte plötzlich kein nächstes Jetzt mehr. Nach dem Kollaps wäre es, als 
erwache man in einer Geschichte, deren nächste Seite leer bleibt. Der 
Existenzrealismus tröstet: Alles, was geschah, ist geschehen; es ges-
chieht nur nichts mehr danach.
Im Existenzrealismus ist das Ende der Zeit kein mystischer Abgrund, 
sondern das letzte Bild. Die Bühne des Universums wird abgeschaltet, 
die Geschichte bleibt vollständig. Der Abspann läuft, und nur der 
Filmstreifen bleibt.

Horizonte – Der Rand dessen, was für uns existieren kann

Das Universum ist etwa 13,8 Milliarden Jahre alt; daher konnte Licht nur 
aus einer endlichen Raumsphäre zu uns gelangen. Diese Sphäre mit 
einem Radius von rund 46 Milliarden Lichtjahren ist unser beobachtba-
res Universum. Jenseits davon gibt es ohne Zweifel Galaxien, doch sie 
werden für immer unsichtbar bleiben.
Hinzu kommt ein weiterer Horizont: Weil die Expansion des Universums 
sich beschleunigt (getrieben von Dunkler Energie), gibt es eine Grenze, 
jenseits derer Ereignisse, die jetzt stattfinden, uns niemals mehr 
beeinflussen können – ganz gleich, wie lange wir warten. Das ist der 
Ereignishorizont (analog zu einem Schwarzen-Loch-Horizont im kos-
mischen Maßstab). In einer Entfernung von ungefähr 16 Milliarden 
Lichtjahren (als heutige Proper-Distanz) entfernt sich der Raum schneller, 
als Licht aufholen kann. Alles jenseits davon entzieht sich schneller, als 
wir es je erreichen könnten.
Man stelle sich vor, man steht nachts in einem Wald mit einer Laterne. 
Die Bäume im Lichtkreis gehören zu deiner Welt; außerhalb dieses 
Kreises verblassen sie in die Unsichtbarkeit. So ist es mit kosmischen 
Horizonten: Was uns Licht erreichen kann, definiert, was für uns existie-
ren kann.
Der Existenzrealismus bietet hier eine klare Sprache: Galaxien jen-
seits unseres Horizonts sind real, aber sie sind für uns nicht existent. 
Sie existieren irgendwo im Universum, doch weil Licht oder irgendein 
Signal von dort unsere „Bühne“ nie erreichen kann, werden sie nie Teil 



281280 Anfang und Ende der Zeit

unserer Gegenwart. Man kann sich eine Sphäre um uns herum vorstellen. 
Innerhalb davon kann prinzipiell alles einmal auf die Bühne treten (weil 
uns Licht irgendwann erreicht). Außerhalb liegen die Dinge dauerhaft im 
„Backstage“.

Befände sich heute ein Stern in 100 Milliarden Lichtjahren Entfernung, 
so sagt die klassische Astronomie, dass er jetzt an seinem Ort exist-
iert. Für uns kann aber keine neue Information von dort eintreffen. Der 
Existenzrealismus würde sagen: Dieser Stern ist real im großen kos-
mischen Drama, aber er gehört nicht zur Besetzung unserer Bühne. 
Wir vertrauen unseren Theorien und glauben, dass er „da draußen“ ist; 
empirisch aber gleicht er einer Szene hinter verschlossener Tür. Solange 
sich nichts Grundlegendes ändert (etwa die Expansion zum Stillstand 
käme oder ein Beobachter dorthin gelangte), tritt dieser Stern nicht in 
unsere Gegenwart ein.

Das klingt nicht solipsistisch, sondern ist eine konsequent empirische 
Disziplin – universell angewandt. So wie, wie zuvor gesagt, nur die 
Ereignisse unserer lokalen „Blase“ für uns existieren, gilt Gleiches im 
kleineren Maßstab: Selbst innerhalb unserer Blase kommen für die 
Besetzung nur Dinge innerhalb unseres beobachtbaren Bereichs in Frage. 
Alles andere gehört zur Realität ohne gegenwärtige Existenz.

Eine nützliche Analogie bieten Schwarze Löcher. Fällt eine Freundin in ein 
solches, scheint sie am Horizont „einzufrieren“ und zu verblassen. Für 
dich, außerhalb, ist sie verloren – du kannst sie nie wieder sehen oder mit 
ihr sprechen; ihre Existenz endet hier. Doch ihre Geschichte verschwin-
det nicht: Ihre Information bleibt (theoretisch) am Horizont kodiert, und 
innerhalb des Lochs besteht sie lokal weiter. Die Grenzlinie zwischen 
Existenz und Realität ist also keine Auslöschung, sondern eine Migration 
– der Übergang von einer lebendigen Akteurin in deinem Stück in den 
Bereich des Aufgezeichneten.97 Entsprechend verhält es sich mit fernen 
Galaxien: Wenn sie jenseits unseres kosmischen Horizonts entschwin-
den, treten sie aus unserer Szene heraus und „wandern“ gewissermaßen 
in die aufgezeichnete Vergangenheit. Ihr Licht wird zu immer weiter ins 
Rote verschobenen Echos und erlischt schließlich, doch „dort draußen“ 
spielt ihr eigenes Stück weiter.

97	 Hawking, S. W. (1976). Breakdown of predictability in gravitational collapse. Physical Review D, 14(10), 2460–
2473. https://doi.org/10.1103/PhysRevD.14.2460

Man kann sich dazu ein mentales Diagramm zeichnen: konzentrische 
Sphären um uns. Eine Linie markiert die Beobachtbarkeitsgrenze (alles 
darin kann eines Tages gegenwärtig werden). Eine zweite markiert den 
Ereignishorizont (jenseits dessen uns kein künftiges Licht erreichen 
kann). Diese Bilder machen sichtbar, wie unsere Welt eine Insel der 
Existenz in einem größeren Ozean der Realität ist. Alles innerhalb der 
inneren Grenze kann prinzipiell in unser Jetzt eintreten; jenseits davon 
bleibt es außer Reichweite.
Das hat auch praktische Bedeutung für die Wissenschaft. Kosmologinnen 
und Kosmologen sagen häufig: „Wir müssen nur berücksichtigen, was 
innerhalb des Horizonts liegt; was darüber hinausgeht, kann uns nicht 
beeinflussen.“ Genau das entspricht der Sicht des Existenzrealismus. Er 
bestreitet nicht, dass der Rest „da“ ist, fordert aber, ihn anders zu behan-
deln: als Teil der theoretischen Welt, nicht als Teil unserer empirischen 
Bühne.

Sollten wir je reisen oder Signale senden können, die schnell genug sind, 
nähmen wir unser „Jetzt“ mit uns. Der Horizont ist keine absolute Wand 
der Existenz, sondern eine relative Grenze unserer jeweiligen Verortung 
im Jetzt. Eine Beobachterin in einer fernen Galaxie besitzt einen anderen 
Horizont und einen anderen Ausschnitt der Existenz. Nichts davon wider-
spricht der Realität; es unterstreicht nur, dass Existenz stets lokal ist.

Also sind Kosmische Horizonte natürliche Beispiele für die zweistufige 
Sicht des Existenzrealismus. Innerhalb unserer „Lichtblase“ kann etwas 
eines Tages für uns existieren. Darüber hinaus gehört es zur großen 
Realität, aber nicht zu unserer Gegenwart. Damit lässt sich die Frage 
„Existieren jene fernen Galaxien?“ nuanciert beantworten: Ja, sie sind 
reale Teile des Kosmos; nein, sie sind hier und jetzt nicht existent. Wir 
bleiben maßvoll: Das Universum mag ungeheuer weit sein, doch unsere 
gegenwärtige Existenz ist notwendig endlich und begrenzt.



283282 Anfang und Ende der Zeit

Vor dem Urknall – Bouncende Universen

Bisher haben wir den Urknall als absoluten ersten Moment behandelt. 
Einige kosmologische Modelle stellen jedoch etwas vor unserem Urknall 
in Aussicht – ein Universum, das sich zusammenzog und dann in unsere 
Expansion „zurückprallte“. Der Urknall wäre demnach nicht der letztgül-
tige Beginn, sondern eine Brücke zwischen einem älteren Kosmos und 
dem unseren.

Was sagt der Existenzrealismus zu den Ereignissen in einem solchen Vor-
Universum? Entscheidend ist, ob irgendeine „Information“ den Bounce 
überstanden hat.

•	 Eine Spur bleibt: Man denke an einen großen 
Symphonieabschluss, dessen Akkord in einen neuen Satz 
hinüberklingt. Wenn das Finale des vorherigen Universums 
einen Nachhall in unserem hinterließ (etwa durch die 
Festlegung einer extrem niedrigen Entropie oder besonderer 
Anfangsbedingungen), dann hat es unser gegenwärtiges 
Universum beeinflusst. In diesem Fall sind Vorgänge vor dem 
Urknall für uns indirekt real, weil sie Fußabdrücke im Gewebe 
unserer Existenz hinterließen. Nach ER existierten diese früheren 
Ereignisse nicht, als unser Universum jung war; sie sind aber 
real, insofern sie unsere Wirklichkeit mitgeprägt haben. Sollten 
Kosmologinnen eines Tages Hinweise (z. B. feine Muster in der 
kosmischen Hintergrundstrahlung) auf eine Vor-Geschichte fin-
den, würden wir diese Momente als reale Teile unserer Erzählung 
aufnehmen – als Teil des Protokolls des Geschehenen, wenn 
auch der direkten Erfahrung entzogen. 

•	 Ein frischer Start: War der Bounce dagegen so heftig, dass er alle 
Erinnerungen tilgte – wie das vollständige Löschen einer Festplatte 
mit anschließendem Neustart –, dann ist es aus unserer Perspektive, 
als hätte das Vorherige nie existiert (abgesehen von theoretischer 
Spekulation). Es mag in einem absoluten Sinn ein vorheriges 
Universum gegeben haben; wenn es aber keine Spur hinterließ, gehört 
es nach ER nicht zu unserer Realität. Es gliche einem Kapitel ohne 
beschriebene Seiten. Wir können darüber physikalisch nachden-
ken, doch ohne Evidenz spielt es in unserer Kausalkette keine Rolle. 
Praktisch ist dann der Urknall der erste Moment der Zeit für uns: Vor 
ihm hat nichts Existenz oder Realität in Bezug auf uns.

Könnte Zeit auf der anderen Seite des Bounce anders verlaufen? Einige 
Modelle (etwa Janus-artige Kosmologien) schlagen vor, dass sich beim 
Übergang der Richtungssinn des Zeitpfeils umkehrt. Der Bounce wäre 
dann wie ein Spiegel: Von ihm aus läuft unsere Welt „vorwärts“ in die eine 
Richtung, eine Partnerwelt „vorwärts“ in die andere. Aus unserer Sicht 
liegt diese Partnerwelt in unserer Vergangenheit; aus ihrer Sicht liegen 
wir in ihrer Vergangenheit. Jede Seite hat ihr eigenes Jetzt, das sich vom 
Bounce entfernt. Der Existenzrealismus kann das so fassen: zwei getren-
nte Realitäts-Domänen mit jeweils eigener Existenz und eigener Zeitlinie. 
Der Bounce (niedrigste Entropie) ist der gemeinsame Ursprung, doch 
danach teilen die Hälften keine Momente. Wir behandeln die „andere 
Seite“ also wie ein separates Universum: real als Teil des Bildes, aber 
nicht existent für uns – und umgekehrt.

Singularität

Zeit

X

Y
Entstehung des Universums im Urknall. Diese Illustration zeigt vereinfachte „Scheiben“ des Rau-
mes zu verschiedenen Zeitpunkten. Es sind nur zwei der drei räumlichen Dimensionen dargestellt, 
damit die Zeitachse deutlicher abgebildet werden kann. Abb. 13.



285284 Anfang und Ende der Zeit

Auch ohne Zeitumkehr sind Zyklen denkbar. Manche Theorien neh-
men viele Expansions- und Kontraktionsphasen an. Wenn jeder neue 
Bounce Bedingungen vom vorherigen Abschnitt erbt (z. B. einen niedri-
gen Entropiezustand), sind die früheren Zyklen real als Grundlage dieser 
Bedingungen. Hinterlassen sie keine Spur, steht jeder Zyklus für sich. So 
oder so beschreibt ER einen Bounce nicht als radikalen Bruch, sondern 
als Bindeglied – womöglich turbulent, aber doch Übergang.

Ein anschauliches Bild sind Staffeln einer TV-Serie: Eine Staffel endet, 
eine weitere beginnt. Werden Figuren übernommen, bleibt es „eine“ 
Serie; ist es ein Soft-Reboot, beginnt gewissermaßen eine neue, inspi-
riert von der alten. In der Sprache des ER: Das Vergehen des Alten 
markiert sein Aufgehen in der Realität als Aufzeichnung; die Geburt des 
Neuen ist der Beginn frischer Existenz. Vielleicht sind das Schlussbild 
der alten „Staffel“ und das erste Bild unserer „Staffel“ sogar dasselbe 
durchlaufende Band – oder zwei benachbarte Rollen, wenn die Zeit 
tatsächlich zurückgesetzt wurde. In beiden Lesarten lässt sich das „Vor 
dem Urknall“ entweder als Hintergrundgeschichte einfügen oder als sep-
arater Prolog denken.

Zu Ideen der Quantengravitation (etwa dem Hartle-Hawking-No-
Boundary-Vorschlag oder einer „zeitlosen“ Wellenfunktion des 
Universums): Sie deuten darauf, dass sehr nahe am Urknall der Begriff 
der Zeit „verwischt“.98 Es ist, als würde der Film für einen Moment 
von einem scharfen Bild in einen nebligen Traum übergehen. Der 
Existenzrealismus kann das aufnehmen: Der Begriff eines Jetzt war 
möglicherweise erst sinnvoll, als die klassische Raumzeit „erstar-
rte“. Nachdem der Quantentaumel abklang (z. B. nach Inflation und 
Reheating), startete gleichsam der Projektor der Zeit und das erste 
klare Bild erschien. Die Zündung der Zeit war dann keine instantane 
Umschaltung, sondern eine Kristallisation: Unterhalb einer gewissen 
Skala waren „existente Ereignisse“ undefiniert – und entstanden dann.
Unser Universum könnte über Schwarze Löcher oder quantenhafte 
Prozesse neue Universen hervorbringen. Dann wäre der Kollaps hier 
(etwa in eine Singularität) der Urknall dort. Von unserer Seite fällt Materie 
hinein und verschwindet; von der Seite des „Baby-Universums“ ist genau 
dieser Kollaps der Funke seines ersten Moments. Auch hier versteht der 

98	 Ashtekar, A., Pawlowski, T., & Singh, P. (2006). Quantum nature of the big bang: Improved dynamics. Physical 
Review D, 74(8), 084003. https://doi.org/10.1103/PhysRevD.74.084003

Existenzrealismus Grenzen als Übergänge: Das Ende an einem Ort kann 
der Anfang an einem anderen sein. Ein Schwarzes-Loch-Horizont oder ein 
kosmischer Kollaps lässt sich so als Brücke begreifen, nicht als absolutes 
Ende.

Sollte es ein „Davor“ gegeben haben, ist der Existenzrealismus offen 
dafür. Er behandelt eine solche Vorgeschichte auf zwei Arten: Hat sie 
uns beeinflusst, gehört sie zu unserer Realität als Hintergrund; hinterließ 
sie keine Spur, liegt sie außerhalb unseres Begriffsbereichs. In jedem 
Fall bleibt der Urknall der erste gegenwärtige Moment unserer Zeitlinie. 
Bounces oder Zyklen erscheinen als weitere Formen von Transition – viel-
leicht als einseitige Zeitbrücken oder als Neustarts, aber nicht als Rätsel 
außerhalb des Konzepts. Es ist, als hätte die Erzählung entweder einen 
vergessenen Prolog – oder sie beginnt schlicht neu.99

Der Zeitpfeil – Für immer vorwärts

In jedem erlebten Moment bewegen wir uns in der Zeit nach vorn. Eine 
zerbrochene Tasse bleibt zerbrochen und setzt sich nicht plötzlich von 
selbst wieder zusammen. Eis schmilzt, aber Wasser „entschmilzt“ nicht 
aus eigener Kraft. Wir erinnern uns an die Prüfung von gestern, nicht 
an die Vorlesung von morgen. Diese alltäglichen Tatsachen verweisen 
auf den Zeitpfeil – eine Richtung von der Vergangenheit in die Zukunft. 
In der Physik ist er an den Zweiten Hauptsatz der Thermodynamik geb-
unden: Die Entropie (Unordnung) nimmt im Allgemeinen zu. Das frühe 
Universum war verblüffend geordnet (sehr niedrige Entropie); mit der Zeit 
steigt die Entropie, und daraus ergibt sich eine Richtung des Zeitflusses.

Der Existenzrealismus fügt sich von Natur aus in diesen Zeitpfeil: 
Möglichkeiten entfalten sich ins Jetzt, und das Jetzt wird zur 
Aufzeichnung. In jedem gegenwärtigen Moment werden neue Tatsachen 
„geschaffen“ (sie gehen in unsere Realität ein), und alte Tatsachen sind 
fixiert (sie fallen in die Aufzeichnungen der Vergangenheit). Es ist wie 
ein Akkumulator: Mit jedem Augenblick sammelt die Realität mehr und 
mehr Ereignisse an, die nie rückgängig gemacht werden. Das harmoniert 
mit der Zunahme der Entropie: Jede neue Konfiguration vergrößert den 
Gesamt„Unordnungsgehalt“ der Geschichte.

99	 Penrose, R. (2010). Cycles of Time: An Extraordinary New View of the Universe. Knopf.



303302 Technologie und die Realität der gegenwartszentrierten Maschine

oder ein Klimamodell, das künftigen Generationen einen Platz einräumt, 
klüger handeln als Systeme, die alles in einen einzigen Rechnungseintrag 
pressen. Moralisch, weil uns solche Entwürfe daran erinnern, dass 
auch unsere eigenen Entscheidungen immer Seiten in einer größeren 
Erzählung sind. Was wir heute wählen, hallt rückwärts als Erklärung und 
vorwärts als Folge.

Das klarste Bild ist vielleicht das einer Brücke, die wir bauen, während 
wir sie überqueren – jeder Schritt ein neues Jetzt, gelegt zwischen der 
Erinnerung hinter uns und der Möglichkeit vor uns. So bestehen wir, ob 
wir es bemerken oder nicht. Und so könnten auch unsere Maschinen 
an unserer Seite leben: aufmerksam für die Gegenwart, respektvoll 
gegenüber der Vergangenheit, vorsichtig und zugleich hoffnungsvoll 
gegenüber der Zukunft.

Für wen also entwerfen wir letztlich – nur für uns selbst, oder auch für die 
Generationen, die diese Gefährten erben werden, die wir heute erschaf-
fen? Die Frage bleibt offen, doch sie ist unvermeidlich.

Wenn dieses Kapitel uns gelehrt hat, das fragile Gewebe der Zeit in 
unseren Maschinen zu achten, so lädt uns das nächste ein, den Blick 
wieder nach außen zu richten – ins Universum, wo dieses Gewebe sich 
spannt und auseinanderbricht, und wo die Bedeutung von Verantwortung 
den Rissen der Raumzeit gegenübertritt.

Risse in der Projektion

„It from bit. Jedes physische Ding – jedes It – gewinnt seine Bedeutung 
aus Bits, aus Ja–Nein-Entscheidungen, aus Akten der Unterscheidung. 

Was wir Realität nennen, entsteht aus dem Stellen von Fragen und 
dem Registrieren von Antworten; in diesem Sinn ist das Universum 
nicht aus Materie oder Energie gebaut, sondern aus Information.“ 

 
— Wheeler, J. A. (1990). Information, physics, quantum:  

The search for links. Addison-Wesley.

Im Jahr 1609 hob Galileo ein einfaches Fernrohr zum Himmel – und sah 
etwas, das nicht hätte existieren dürfen. Der Mond, einst als vollkom-
mene Himmelskugel betrachtet, zeigte Narben, Berge und Schatten. 
Jupiter, der wandernde Stern, besaß kleine Begleiter, die ihn umkreisten – 
eigene Monde. Der Himmel, lange für makellos und ewig gehalten, erwies 
sich als ebenso zerklüftet und dynamisch wie die Erde darunter.

Zum ersten Mal erkannte die Menschheit, dass ihre kosmische Ordnung 
nicht absolut, sondern bedingt war. Ein Riss hatte sich in der großen 
Projektion der Vollkommenheit geöffnet – eine Bruchstelle, durch 
die eine andere Welt hindurchschimmerte. Was zuvor glatt und göt-
tlich schien, erschien nun strukturiert, materiell, lebendig in seiner 
Unvollkommenheit. In diesem Augenblick brach die alte Symmetrie 
zwischen Himmel und Erde zusammen, und eine umfassendere Realität 
trat hervor: eine, die nicht für unsere Augen geschaffen, nicht auf unseren 
Geist zentriert und nicht durch unsere Hierarchien geregelt ist.
Dieser Moment war mehr als eine wissenschaftliche Entdeckung – er 
war eine existentielle Offenbarung. Er zeigte die Grenzen unseres Sehens 
und offenbarte, dass jedes Weltbild auch ein Schleier ist. Seitdem hat 
jedes neue Instrument – vom Mikroskop bis zum Teilchenbeschleuniger 
– diesen Riss weiter geöffnet und enthüllt, dass unter dem stabilen 
Bild eine Architektur ständiger Veränderung liegt. Je tiefer wir blicken, 
desto mehr löst sich das Bild auf – als lade uns das Universum nicht zur 
Beherrschung, sondern zur Demut ein.



305304 Risse in der Projektion

Wir stellen uns Realität oft als Projektion vor: Bilder, die über eine 
Leinwand flackern, ein Moment, der den nächsten erhellt. Dieses Abbild 
fängt Bewegung ein, bleibt aber kühl und fern von der gelebten Textur.

Jede Epoche erbt ihre Rätsel – unsere ist keine Ausnahme. Seit 
Jahrhunderten richten Denker den Blick zum Nachthimmel und fragen 
nicht nur, woraus das Universum besteht, sondern auch, was es zusam-
menhält – und ob sein Anschein die ganze Geschichte erzählt. In unserer 
Zeit hat die Physik beunruhigende Spuren entdeckt, die nahelegen, dass 
der Kosmos vielleicht nicht das ist, was er zu sein scheint. Das Gefüge 
des Raums, einst als endloser Hintergrund gedacht, zeigt nun Risse, die 
auf ein verborgenes Gerüst darunter hinweisen. Schwarze Löcher – jene 
geheimnisvollen Leeren im Strom des Kosmos – sind zu Brennpunkten 
geworden, an denen die vertraute Erzählung der Realität zu zerfasern 
beginnt. Um sie sammeln sich die tiefsten Paradoxien von Information, 
Zeit und Existenz.
Von Projektion zu sprechen, heißt schon, eine Metapher zu verwenden. 
Eine Projektion ist nicht das Ding selbst, sondern ein Bild, das aus etwas 
Grundlegenderem hervorgeht. Im Kino hängen die leuchtenden Figuren 
von einer verborgenen Filmrolle ab. Wenn die moderne Physik recht hat, 
verhält sich unser Universum ähnlich. Raum und Zeit bilden die Leinwand 
der Erfahrung, während eine tiefgründigere Informationsstruktur die 
Rolle liefert. Die Risse, die Schwarze Löcher und Quantenrätsel offen-
baren, deuten darauf hin, dass diese Leinwand nicht nahtlos ist – kleine 
Öffnungen, durch die die verborgene Mechanik sichtbar wird. Diese 
Fragen gehören nicht nur der Wissenschaft, sondern berühren die 
Philosophie im Innersten, denn sie zwingen uns, neu zu erdenken, was 
es heißt, dass etwas real oder existent ist. Sind die Dinge, die wir sehen 
und berühren, die letzten Bausteine der Realität – oder gleichen sie flack-
ernden Bildern, abgeleitet aus einem unsichtbaren Code? Solche Fragen 
sind keine technischen Spielereien, sondern tiefe Herausforderungen für 
unser Sein in der Welt.
Dieses Kapitel nimmt diese Herausforderungen ernst – nicht als Rätsel, 
die man beiseiteschiebt, sondern als Einladungen, den Blick zu vertiefen. 
Schwarze Löcher werden unser Ausgangspunkt sein – jene kosmischen 
Abgründe, in denen selbst das Licht ins Stocken gerät und die Physik an 
ihre Grenzen stößt. An ihren Horizonten kreisen Paradoxien: Verschwindet 
Information, oder bleibt sie in verborgener Form erhalten? Ist die Zeit 
dort stillgestellt, gedehnt oder gänzlich umgeschrieben? Diese Rätsel 

führen uns zu einem weiteren Denkmodell – dem Existenzrealismus –, der 
eine Möglichkeit bietet, die Paradoxien zu versöhnen, indem er zwischen 
Existenz (dem, was jetzt gegenwärtig ist) und Realität (dem umfassen-
deren Register, das Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft in einem fort-
laufenden Zusammenhang hält) unterscheidet.

Im Folgenden werden wir uns zwischen Physik und Philosophie bewegen 
und Einsichten aus beiden Sphären verweben. Das Ziel ist nicht, jedes 
Rätsel zu lösen, sondern eine Perspektive anzubieten, aus der sie ver-
ständlich werden. Die Risse in der Projektion sind keine Fehler unseres 
Verstehens – sie sind Gelegenheiten, das Universum neu zu sehen, als 
würde ein verborgenes Licht plötzlich die Nähte der Leinwand erhellen.

Mit dieser Einsicht im Rücken richten wir unseren Blick nun auf die eigen-
tlichen Probleme: Schwarze Löcher, die Zeit und die brüchige Grenze 
zwischen dem, was existiert, und dem, was real ist.

Tiefe Brüche von Zeit und Information

Richten wir den Blick auf die Idee, das Universum könne eine Projektion 
sein, geraten wir unweigerlich in ein Netz aus widersprüchlichen Fragen. 
Es handelt sich dabei nicht um technische Feinheiten, sondern um 
umfassende Bruchstellen unseres Verständnisses – Risse, die uns zwin-
gen, die Fundamente von Wissenschaft und Philosophie gleichermaßen 
zu hinterfragen.

Die erste Schwierigkeit ist die Kollision zwischen Relativitätstheorie 
und Quantenmechanik. Die Relativität besagt, dass etwas, das den 
Ereignishorizont eines Schwarzen Lochs überschreitet, für die Außenwelt 
kausal verloren ist. Die Quantenphysik hingegen besteht darauf, dass 
Information niemals vernichtet werden kann. Ihr Verlust wäre, als würde 
man eine Seite aus dem kosmischen Buch reißen. Diese Spannung 
ist nicht oberflächlich – sie bedroht die Hoffnung auf eine einheitliche 
Physik, als wäre die Natur in zwei unvereinbaren Sprachen geschrieben.
Ein zweites Problem ist begrifflicher Natur. Wenn das Universum 
tatsächlich holographisch ist – wenn also die dreidimensionale Welt, 
die wir sehen, eine Projektion einer grundlegenden Informationsfläche 
ist –, müssen wir fragen: Was ist „realer“ – das Bild auf der Leinwand 
oder die verborgene Codierung dahinter? Unser tägliches Leben ist 
durchdrungen von der Verlässlichkeit der Dinge: Wir vertrauen auf das 



307306 Risse in der Projektion

Gewicht eines Stuhls, die Wärme der Sonne, die Nähe eines Freundes. 
Doch das holographische Bild flüstert uns zu, dass diese lebendigen 
Erfahrungen abgeleitet sein könnten – Schatten, die von einer unsicht-
baren Quelle geworfen werden.104 Manche Philosophen schrecken 
vor diesem Gedanken zurück, aus Furcht, er entziehe der Realität ihre 
Unmittelbarkeit. Andere begrüßen ihn, weil Erscheinungen stets auf 
verborgenen Strukturen beruhten. Die Schwierigkeit liegt weniger darin, 
Partei zu ergreifen, als darin anzuerkennen, dass beide Sichtweisen einen 
Teil der Wahrheit – und einen Teil der Last – tragen.

Selbst wenn wir die Information als Fundament der Realität betrachten, 
bleiben die Schwierigkeiten bestehen. John Wheelers Formulierung 
„it from bit“ verschiebt den Fokus von Materie und Energie auf 
Information. Doch was bedeutet das wirklich? Ist das Universum ein 
gewaltiger Informationsprozess? Und wenn ja, was garantiert, dass 
diese Information bedeutungsvoll ist – dass unsere erlebte Zeit und 
Veränderung nicht bloße Nebenprodukte einer rechnerischen Struktur 
sind? Hier verläuft eine weitere Bruchlinie: Manche preisen die Eleganz 
eines informationsbasierten Realismus, andere halten ihm entgegen, er 
erkläre das Erleben nicht, sondern löse es auf.105

Schließlich gibt es die Probleme der Perspektive. Was ein Beobachter 
am Rand eines Schwarzen Lochs wahrnimmt, stimmt nicht mit dem 
überein, was ein anderer beim Hineinfallen erlebt. Welcher Sicht dürfen 
wir trauen? Das Universum scheint solche Widersprüche zu tolerieren – 
unser Denken jedoch nicht. Für uns fühlt sich ein Riss in der Projektion 
wie ein Verstoß an, als wäre die Leinwand beschädigt und das Stück 
könne nicht mehr richtig aufgeführt werden. Vielleicht aber sind diese 
Widersprüche weniger Fehler als Signale – Hinweise darauf, dass unsere 
Begriffe von real und existent, sichtbar und verborgen einer Klärung 
bedürfen.

Diese Probleme, Spannungen und Gegensätze bilden das Gelände, auf 
dem sich der Rest dieses Kapitels bewegt. Sie sind keine Risse, die man 
glätten sollte, sondern Bruchstellen, in denen sich die Möglichkeit eines 
neuen Verständnisses auftut.

104	 ’t Hooft, G. (1993). Dimensional reduction in quantum gravity. arXiv:gr-qc/9310026.
Susskind, L. (1995). The world as a hologram. Journal of Mathematical Physics, 36(11), 6377–6396. https://doi.
org/10.1063/1.531249
105	 Wheeler, J. A. (1990). Information, physics, quantum: The search for links. In W. Zurek (Ed.), Complexity, 
Entropy, and the Physics of Information (pp. 3–28). Addison-Wesley.

Schwarze Löcher und die verborgene Ordnung 
der Zeit

Stellen wir uns vor, die Welt um uns – Städte, Wälder, Sterne – wäre in 
Wahrheit ein leuchtendes Bild auf einer kosmischen Leinwand. Was 
würde das für die Realität bedeuten, die wir für selbstverständlich 
halten? Erstaunlicherweise drängt uns die moderne Physik genau in diese 
Richtung. Hinweise aus der Forschung zu Schwarzen Löchern – jenen 
rätselhaften gravitativen Mahlstrudeln – und aus der Informationstheorie 
deuten darauf hin, dass unser dreidimensionales Universum eine Art 
holographische Projektion sein könnte. Es ist, als ob alle Daten des 
Raums auf einem fernen Rand niedergeschrieben wären und das, was wir 
sehen, lediglich die Projektion davon ist.

Tatsächlich fanden Jacob Bekenstein und Stephen Hawking bereits 
in den 1970er-Jahren etwas Erstaunliches: Die Informationskapazität 
eines Schwarzen Lochs (seine Entropie) ist proportional zur Fläche 

Das Event Horizon Telescope, ein weltweites Netzwerk synchronisierter Radioteleskope, nahm 
2017 dieses erste Bild des supermassiven Schwarzen Lochs M87* auf. Die dunkle zentrale Region 
ist sein Schatten, der etwa 40 Mikrobogensekunden groß ist. Die massive globale Datensammlung 
und -verarbeitung in spezialisierten Korrelatoren erzeugte dieses gemittelte Bild aus mehreren 
Rekonstruktionsmethoden. Abb. 14.



317316 Risse in der Projektion

Was die Risse offenbaren

Wir setzten beim Bruch an – bei der Einsicht, dass Schwarze Löcher nicht 
nur die Grenzen der Physik, sondern auch die Grenzen unseres Sehens 
freilegen. Das Universum, so wird vorgeschlagen, könnte eine Projektion 
sein, eine leuchtende Oberfläche, belebt von verborgenen informatio-
nellen Strukturen darunter. Von dort aus betraten wir die Konflikte des 
modernen Denkens – Relativität und Quantentheorie, Blockuniversum 
und Präsentismus, informationeller Realismus und seine Einwände. 
Jedes Denkmodell bot einen Blick auf Kohärenz, ließ jedoch eigene Risse 
zurück – wie Splitter eines größeren Bildes, über die Zeit verstreut.
Die entscheidende Lehre ist nicht auf die Physik beschränkt. Sie bet-
rifft unser Leben. Unsere gegenwärtigen Handlungen – so flüchtig sie 
sind – werden in das Register der Realität eingetragen; sie prägen eine 
Geschichte, die sich jenseits von uns fortsetzt. Leben heißt demnach, 
Zeilen zu einem fortlaufenden Skript beizutragen – im Wissen, dass 
sie in Weisen nachhallen, denen wir vielleicht nie beiwohnen. Wir sind 
zugleich Publikum und Autor, bewohnen den Frame und hinterlassen 
unauslöschliche Spuren auf der Rolle.
Vielleicht ist das eindringlichste Bild das der Sedimentation: Jeder 
Moment lagert sich wie eine neue Erdschicht ab und legt sich sanft auf 
das, was vorher war. Über Zeitalter hinweg verhärten diese Lagen zu den 
Strata einer geteilten Welt – dauerhaft, gezeichnet, umfassend. Wir ste-
hen auf dieser lebendigen Geologie der Zeit, fügen unsere dünne Schicht 
hinzu und wissen, dass das, was wir jetzt deponieren, den Boden formen 
wird, auf dem andere gehen.

So schließen wir dieses Kapitel nicht mit einem Schlussstrich, sondern 
mit einem Innehalten. Die Risse in der Projektion signalisieren keinen 
Einsturz; sie laden uns ein, das Gewebe genauer zu betrachten – zu 
sehen, wie Abwesenheit und Präsenz, Sichtbares und Verborgenes in 
einer bedeutungsvolleren Ordnung verbunden sind. Wenn dieses Kapitel 
gezeigt hat, wie das Universum bewahrt, was verloren scheint, wird das 
nächste fragen, was das für uns bedeutet – für endliche Wesen im Fluss 
der Zeit –, wenn wir handeln, erinnern und Zukünfte imaginieren, die noch 
nicht geschrieben sind.

Teil III hat unseren Blick erweitert und die Rolle der Zeit in der Architektur, 
der kollektiven Vorstellung und der Aufzeichnung untersucht. Dies hat 
gezeigt, dass Zeit mehr ist als nur eine erlebte oder konzipierte Erfahrung; 
sie ist in die Art und Weise eingebettet, wie wir Fortschritt zu Wandel, 
Dauer und Werden in Beziehung setzen.
Um diese konzeptuellen Rahmenwerke jedoch zu prüfen, müssen wir 
uns der ultimativen Messlatte des Wandels zuwenden: der Präzision 
der Physik und der von ihr beschriebenen natürlichen Ordnung. Seit 
Jahrhunderten ringt die Wissenschaft direkter mit der Zeit als jede 
andere Disziplin – zuerst als universeller Hintergrund in der klassischen 
Mechanik, dann als relative Koordinate in Einsteins Theorien und 
schließlich als Rätsel am Rand der Quantenwelt.

Teil IV wendet sich diesem physikalischen Bereich zu und konzentri-
ert sich auf die Natürliche Ordnung. Hier untersuchen wir, wie sich 
Relativitätstheorie, Kosmologie und Quantentheorie mit dem Rahmen 
des Existenzialistischen Realismus überschneiden. Dieser Schritt führt 
nicht weg von der Philosophie, sondern tiefer in ihren Dialog mit der 
Wissenschaft: Er testet, ob die Unterscheidung zwischen Existenz und 
Realität den anspruchsvollsten Beschreibungen der physikalischen Welt 
standhalten kann.

Im Existentiellen Realismus ist die Realität die volle, wachsende Filmrolle der Zeit (Vergangenheit 
und Zukunft). Existenz ist nur das einzelne Bild, das von der Gegenwart beleuchtet wird. Abb. 15.



319318 Raumzeit

Teil IV – Physik und 
natürliche Ordnung

„Die Welt ist keine Ansammlung von Dingen,  
sie ist eine Ansammlung von Ereignissen.“ 

 
— Rovelli, C. (2018). The Order of Time. Riverhead Books.

Raumzeit

Ein junger Patentbeamter in Bern geht zur Arbeit. Sein Labor ist die 
Vorstellungskraft, gefüllt mit Gedankenexperimenten. Eines beginnt mit 
etwas Alltäglichem, einem vorbeirasenden Zug, einem Bahnsteig und 
zwei Blitzen an den gegenüberliegenden Enden. Für die Beobachterin 
auf dem Bahnsteig treffen die Lichtblitze gleichzeitig ein – sie hält sie für 
simultan. Im Zug aber sitzt eine zweite Beobachterin, die sich auf den 
einen Blitz zubewegt und sich vom anderen entfernt. Da Licht eine endli-
che Geschwindigkeit hat, erreicht sie der nähere Blitz zuerst. Für sie ges-
chieht das eine Ereignis vor dem anderen.
Hier liegt der Keim von Einsteins Revolution. Gleichzeitigkeit ist nicht 
absolut. „Zur selben Zeit“ hängt von der Relativbewegung ab. Das new-
tonsche Metronom – dieselbe Zeit für alle – zerbricht. An seine Stelle 
tritt eine neue Ordnung, in der Raum und Zeit eine einzige geometrische 
Bühne bilden, und selbst das „Jetzt“ sich mit der Perspektive beugt. 
Diese Einsicht wurde nicht durch Maschinen, sondern durch Vorstellung 
gewonnen. Man stelle die kindliche Frage – „Was wäre, wenn ich auf 

dem Zug säße?“ – und folge ihr bis zum Ende. Die Struktur der Physik ver-
schiebt sich.

Das Ergebnis ist kein bloßes Kuriosum, sondern ein Schock. Das 
gemeinsame „Jetzt“ gilt nur lokal, innerhalb eines Bezugsrahmens. Was 
für die eine Gegenwart ist, kann für eine andere bereits Vergangenheit 
– oder noch Zukunft – sein. Das universelle Jetzt löst sich auf in ein 
Netz von Perspektiven, jede mit ihrem eigenen Schnitt durch die 
Gleichzeitigkeit. Darum bleibt das Bild von Zug und Uhr so eindrücklich. 
Ohne eine einzige Gleichung lässt es uns das Schwindelgefühl einer Welt 
spüren, in der die Gegenwart relativ ist und unser Zeitempfinden neu 
gedacht werden muss.
Zeit scheint selbstverständlich und entzieht sich doch dem Zugriff. Wir 
leben in ihrem Strom – die Vergangenheit weicht zurück, die Zukunft 
kommt näher, und die Gegenwart ist der leuchtende Punkt, an dem etwas 
geschieht. Seit Einstein jedoch stellt die Physik dieses Bild infrage. Es 
gibt kein universelles Jetzt; Gleichzeitigkeit hängt von Bewegung und 
Perspektive ab. Was für den einen Gegenwart ist, kann für den anderen 
Vergangenheit oder Zukunft sein. Wenn das Jetzt nicht universell ist – was 
heißt es dann, jetzt zu existieren? 110 
In diesem Kapitel wird gezeigt, wie der Existenzrealismus mit der 
Relativität der Gleichzeitigkeit, der Krümmung der Raumzeit in der 
Allgemeinen Relativität und den philosophischen Gegensätzen zwischen 
Eternalismus und Präsentismus vereinbar ist. Wir werden sehen, wie ER 
Paradoxien wie das Andromeda-Gedankenexperiment auflöst, wie er kos-
mische Zeit und gekrümmte Raumzeit deutet und wie er den Fluss des 
Werdens in einem Universum wiederherstellt, das sonst als eingefrorener 
Block erscheinen würde. Das zentrale Motiv lautet: Relativität zwingt 
uns nicht, die Wirklichkeit des Zeitflusses aufzugeben. Wenn wir sauber 
zwischen Existenz und Realität unterscheiden, bleibt das Universum 
zugleich wissenschaftlich streng und erfahrungsmäßig wahr.

110	 Trepp, T. C. (2025). Spacetime, relativity, and the persistence of becoming. (Preprint) https://philpapers.org/
archive/TRESRA-2.pdf DOI: 10.5281/zenodo.17035485



321320 Raumzeit

Raumzeit, Relativität und das Fortbestehen des 
Werdens

Dieses Kapitel zeigt, wie der Existenzrealismus sich durch die 
Herausforderungen bewegt, die Relativität und moderne Kosmologie auf-
werfen. Wir werden sehen, dass die Relativität des Jetzt nicht bedeutet, 
dass das Werden aufhört oder wir einen starren Block akzeptieren müs-
sen. Anhand des berühmten Andromeda-Paradoxons wird deutlich, wie 
ER die Beobachterabhängigkeit des „Jetzt“ mit einem objektiven Entfalten 
der Ereignisse versöhnt. Wir werden untersuchen, was Einsteins dyna-
mische Raumzeit für eine gegenwartszentrierte Sicht bedeutet und ob die 
kosmische Zeit ein bevorzugtes Jetzt liefert oder ob die Gegenwart selbst 
vollständig relational ist. Und wir vergleichen ER mit den klassischen 
Alternativen – Eternalismus (Block-Universum) 111  und Präsentismus 
(nur das Jetzt existiert) –, um zu zeigen, wie ER deren Fallstricke vermei-
det und das Beste beider Ansätze bewahrt. Am Ende stellt ER den echten 
Fluss der Zeit in einer relativistischen Welt wieder her und erklärt, warum 
unser Erleben des Zeitverlaufs keine Täuschung ist.

Für Newton war die Zeit wie eine universelle Uhr, die für alle überall gleich 
tickt. In diesem Bild stimmen alle Uhren im Moment des „Jetzt“ überein. 
Zwei Menschen an verschiedenen Orten können ihre Uhren synchronisie-
ren und auf denselben Zeitabschnitt zeigen. Unter solchen Bedingungen 
erscheint ein präsentistisches Weltbild – in dem nur die Gegenwart exist-
iert – selbstverständlich: Wir alle teilen dieselbe Seite der Geschichte.

1905 zerstörte die Spezielle Relativität dieses bequeme Bild. Zeit ist 
kein universeller Hintergrund; sie bildet zusammen mit dem Raum eine 
einzige physikalische Geometrie. Bewegte Beobachter schneiden diese 
Geometrie unterschiedlich in „Raum“ und „Zeit“ – Gleichzeitigkeit ist 
relativ. Zwei Blitze an den Zugenden können für die Beobachterin am 
Bahnsteig gleichzeitig, für die Passagierin aber nacheinander geschehen. 
Beide Perspektiven sind gültig; es gibt kein einziges, endgültiges Jetzt.

Einstein selbst bemerkte die Konsequenz. Für den, der die Physik ernst 
nimmt, ist die Unterscheidung zwischen Vergangenheit, Gegenwart und 
Zukunft nur eine „Illusion“ – hartnäckig, aber irreführend. Sein Lehrer 
Hermann Minkowski erklärte gar, Raum und Zeit seien untrennbar, und 

111	 Einstein, A. (1954). Relativity: The special and general theory. London: Methuen.

der Zeitfluss sei nur ein subjektiver Effekt unseres Bewusstseins, das sich 
entlang des Raumzeit-Blocks bewegt.112 In diesem Blockuniversum sind 
alle Momente – Vergangenheit, Gegenwart, Zukunft – ein für alle Mal in 
einer vierdimensionalen Realität angelegt. Zeit fließt nicht wirklich; sie Ist. 
Wir kriechen hindurch und erzeugen so nur den Anschein der Bewegung. 
Das Universum wird zu einer statischen Struktur, in der alle Ereignisse 
festliegen – ein Bild, das jedoch das reale Werden auslöscht.
Diese Sicht, der Eternalismus, passt zwar gut zur mathematischen 
Struktur der Relativität, doch zu einem hohen Preis. Sie legt nahe, dass 
deine Kindheit, dein aktueller Kaffeepausenmoment und eine ferne 
Zukunft auf dem Mars gleichermaßen „dort draußen“ real sind. Für viele 
wirkt das kontraintuitiv. Es macht unseren Eindruck des Werdens – dass 
Neues geschieht – zu einer großen Täuschung. Wenn alles in einem 
statischen Geflecht von Raumzeit liegt, geschieht nie etwas wahrhaft 
Neues.
Doch auch der Präsentismus gerät in Schwierigkeiten. Ohne absolute 
Gleichzeitigkeit – welche Schicht der Raumzeit ist die Gegenwart? 
Wenn ich behaupte, ein bestimmter Satz von Ereignissen sei das wahre 
Jetzt, widerspreche ich Einsteins Relativität. Sage ich dagegen, jeder 
Beobachter habe sein eigenes Jetzt, bleibt die Frage: Welches ist das 
wirkliche? Die naive Lösung eines universellen Jetzt widerspricht allem, 
was die Relativität lehrt.113

Versucht man, den Präsentismus in der Relativität zu retten, entsteht 
ein seltsames Argument (das sogenannte Rietdijk–Putnam-Argument 
oder Andromeda-Paradoxon): Zwei Beobachter bewegen sich relativ 
zueinander, und jeder definiert eine andere Menge von Ereignissen als 
„gleichzeitig mit jetzt.“ 114 Wenn beide Mengen wirklich existieren, ergibt 
ihre Vereinigung nahezu alle Ereignisse der Raumzeit – also den Block 
des Eternalismus. So scheint die Relativität den Präsentismus in den 
Eternalismus zu zwingen, sofern man nichts Grundlegendes ändert.
Doch diese Folgerung ist kein logisches Gesetz. Manche Philosophen 
betonen, dass die Relativität selbst keine einzige Deutung erzwingt. Man 
könnte etwa eine verborgene „bevorzugte Zeit“ annehmen – eine unsicht-
bare kosmische Uhr –, was aber dem Geist der Relativität widerspräche; 

112	 Minkowski, H. (1952). Space and time. In The principle of relativity (pp. 73–91). New York: Dover.
113	 Markosian, N. (2004). A defense of presentism. In D. Zimmerman (Ed.), Oxford Studies in Metaphysics (Vol. 1, 
pp. 47–82). Oxford: Oxford University Press.
114	 Rietdijk, C. W. (1966). A rigorous proof of determinism derived from the special theory of relativity. Philosophy 
of Science, 33(4), 341–344. And Putnam, H. (1967). Time and physical geometry. Journal of Philosophy, 64(8), 
240–247.



323322 Raumzeit

oder man akzeptiert, dass jeder Beobachter sein eigenes Jetzt hat, und 
verzichtet auf ein einziges geteiltes Realitätsblatt. Keine dieser Optionen 
überzeugt vollständig.
Der Existenzrealismus bietet hier einen dritten Weg. Er anerkennt 
Einsteins Einsicht. Es gibt kein göttlich gegebenes, universelles Jetzt. 
Aber er hält zugleich daran fest, dass der gegenwärtige Moment 
Bedeutung hat. ER erreicht das, indem er aktuelle Existenz selbst als 
relatives Konzept versteht. In ER existiert, was innerhalb eines bestim-
mten Ortes oder Beobachterrahmens geschieht, während Realität die 
Gesamtheit der Ereignisse umfasst. Diese Verschiebung umgeht das 
Dilemma von Block und Fluss: Wir müssen weder alle Beobachter auf 
ein gemeinsames Jetzt zwingen, noch ein eingefrorenes Universum 
akzeptieren. Jeder Beobachter hat sein eigenes Jetzt, das für ihn existiert, 
während Vergangenheit und Zukunft real, aber nicht (mehr oder noch 
nicht) existent sind.

Die Geschichte zweier Vergangenheiten: Das 
Andromeda-Paradoxon

Das Andromeda-Paradoxon, Roger Penroses anschauliche Illustration der 
Relativität, macht dies deutlich. Zwei Menschen, Alice und Bob, gehen 
auf der Erde aneinander vorbei, jeder in entgegengesetzter Richtung. 
Beide blicken zur Andromeda-Galaxie, 2,5 Millionen Lichtjahre entfernt. 
Durch ihre minimale Bewegungsdifferenz kippen ihre „Jetzt“-Schnitte der 
Raumzeit leicht gegeneinander – so leicht, dass sich über die kosmische 
Distanz eine Verschiebung von Tagen ergibt. Jeder trägt eine eigene 
Gegenwart, bestimmt nicht durch Fantasie, sondern durch Bewegung.
Stellen wir uns vor, auf einem Planeten in Andromeda tagt gerade ein 
außerirdischer Rat, der darüber entscheidet, ob eine Flotte zur Erde 
entsandt werden soll. Aus Alices Bewegungsrahmen fällt der Moment 
dieser Abstimmung genau in ihr Jetzt – für sie geschieht es gerade jetzt. In 
Bobs entgegengesetztem Rahmen liegt derselbe Beschluss zwei Tage in 
der Zukunft – er ist für ihn noch nicht geschehen. Keiner von beiden kann 
etwas davon wissen – das Ereignis liegt weit außerhalb ihrer Lichtkegel 
–, also kann nichts, was sie tun, es im Moment beeinflussen. Doch laut 
Relativität unterscheiden sich ihre Gegenwartsflächen in der zeitlichen 
Zuordnung dieses Beschlusses.

Was existiert jetzt? Haben die Außerirdischen schon abgestimmt – 
oder erst in zwei Tagen? Der Präsentismus verlangt eine eindeutige 
Antwort und gerät in Widerspruch. Der Eternalismus zuckt mit den 
Schultern. Beide Momente existieren gleichermaßen im Block. Der 
Existenzrealismus antwortet anders: Die Gegenwart existiert jeweils für 
den Beobachter; kein absolutes Jetzt bindet sie. Die Entscheidung der 
Aliens ist real – sie wird geschehen und Spuren hinterlassen –, aber sie 
existiert noch nicht für die irdischen Beobachter, solange sie außerhalb 
ihres kausalen Bereichs liegt. Realität ist kontinuierlich, Existenz ist lokal.
Du hast bislang nichts von diesen Andromeda-Aliens gesehen oder 
gehört – in deiner jetzigen Lebenserfahrung liegen sie außerhalb deiner 
Welt. ER behandelt solche fernen Ereignisse als Teil der umfassen-
den Realität des Universums, wie Seiten eines Drehbuchs, aber nicht 
als Teil deiner aktuellen Seite. Nur Ereignisse, die in deinem Hier und 
Jetzt liegen – in deiner unmittelbaren Umgebung oder deinem vergan-
genen Lichtkegel – existieren wirklich für dich in diesem Moment. Die 
Entscheidung der Aliens befindet sich auf einer Seite des Skripts, die 
in deinem Rahmen noch nicht aufgeschlagen ist. Wenn du eines Tages 
eine Nachricht erhältst (oder die Aliens eintreffen), tritt dieses Ereignis in 
deine Gegenwart ein – und existiert dann für dich. Die Frage, ob sie schon 
entschieden haben, ist für deine gegenwärtige Realität bedeutungslos.
So löst ER das Paradoxon elegant. Alice und Bob haben beide recht: 
Gleichzeitigkeit ist relativ. Aber keiner muss behaupten, die Alien-
Entscheidung existiere jetzt in absolutem Sinn. Beide können anerken-
nen: „Dort in Andromeda wird eine Entscheidung getroffen, die real ist als 

Das Prinzip, dass die Lichtgeschwindigkeit für alle Beobachter konstant ist, demonstriert, dass die 
Gleichzeitigkeit relativ ist. Diese Tatsache destabilisiert die Vorstellung eines einzigen, universellen 
„existierenden Jetzt“ und macht eine Unterscheidung zwischen der relativen Perspektive der Exis-
tenz und der objektiven Aufzeichnung der Realität notwendig. Abb. 16.



325324 Raumzeit

Folge ihres Handelns, aber sie ist noch nicht Teil meiner Gegenwart.“ In 
der Erfahrung entsteht kein Widerspruch. Erst wenn das Licht (oder das 
Raumschiff) eintrifft, werden beide davon betroffen.
ER sagt Ja – das „Jetzt“ ist relativ, doch das zwingt das Universum nicht 
in einen starren Block gleichzeitiger Ereignisse. Es bedeutet nur, dass 
jeder Beobachter sein eigenes lokales Jetzt hat. Nur was in deinem kau-
salen Hier-und-Jetzt liegt, existiert für dich, alles andere kann sehr wohl 
real, aber von deinem Standpunkt aus noch nicht existent sein. So bleibt 
die Gegenwart besonders und lebendig – und dennoch im Einklang mit 
Einsteins Einsicht, dass es kein einziges kosmisches Jetzt gibt.

Gekrümmte Raumzeit und das kosmische Jetzt

Die Relativität der Gleichzeitigkeit in der Speziellen Relativität stellt 
den Präsentismus bereits vor ernste Schwierigkeiten – die Allgemeine 
Relativitätstheorie (ART), Einsteins Erweiterung zur Einbeziehung der 
Gravitation, verkompliziert das Bild noch weiter. In der ART ist die 
Raumzeit nicht starr und flach, sondern kann sich unter dem Einfluss 
von Materie und Energie krümmen, dehnen und sogar in Wellen 
schwingen. Anscheinend gibt es keine Möglichkeit, eine einheitliche 
Zeitkoordinate über ein wild gekrümmtes Universum hinweg zu definie-
ren. In extremen Lösungen der ART kann die Vorstellung einer globalen 
„Scheibe“ gleichzeitiger Ereignisse vollständig zusammenbrechen (etwa 
in rotierenden oder geschlossenen Universen, in denen Zeitpfade sich 
sogar zurückschleifen können). Doch selbst ohne solch exotische Fälle 
wählt die ART keine bevorzugte Zerlegung der Raumzeit, die für alle als 
Gegenwart gelten könnte.

In der Kosmologie dient auf größten Skalen immerhin ein praktischer 
Anker. Da sich das Universum gleichmäßig ausdehnt, definieren Physiker 
die kosmische Zeit – das Alter des Universums, gemessen von einem 
Beobachter, der in Ruhe mit der kosmischen Hintergrundstrahlung ist. 
Jede Schicht konstanter kosmischer Zeit liefert ein bequemes globales 
„Jetzt“. Manche Philosophen deuten dies als eine natürliche absolute 
Gegenwart. Der Existenzrealismus bleibt hier neutral. Er kann diese 
Schichtung verwenden, wenn die Physik sie tatsächlich rechtfertigt – oder 
sie verwerfen, wenn die Relativität keine eindeutige vorgibt. Das Konzept 
des ER ist flexibel genug, sich in beide Richtungen zu beugen. Existenz 
bindet sich an jene zeitliche Struktur, die die Physik jeweils erlaubt.

Doch ER beharrt nicht auf einem begünstigten Bezugssystem. Ebenso 
gut funktioniert er, wenn man den Geist der Relativität wörtlich nimmt – 
wenn alle Bezugssysteme gleichberechtigt sind und es keine verborgene 
absolute Zeit gibt. In dieser vollständig relativistischen Sicht kann man 
Existenz als streng lokal oder rahmenabhängig begreifen. Jedes Ereignis 
besitzt sein eigenes infinitesimales „Jetzt“ – das Ereignis selbst und 
seine unmittelbare Nachbarschaft existieren in diesem Moment für die-
ses Ereignis. Unsere gegenwärtige Wirklichkeit ist nur das winzige Stück 
Raumzeit, das wir in diesem Augenblick tatsächlich einnehmen (vielleicht 
mit dem kleinen Umfeld, das uns noch im Lichtzugriff steht – etwa wenn 
wir den Raum „jetzt“ sehen, obwohl das Licht Mikrosekunden unterwegs 
war). Unser Jetzt auf das gesamte Universum zu erstrecken ist eine nützli-
che Konvention für Berechnungen, aber keine fundamentale Eigenschaft 
der Wirklichkeit.

Die Allgemeine Relativität fasst das „Jetzt“ letztlich kausal. Nur 
Ereignisse innerhalb oder auf unserem vergangenen Lichtkegel – jene, 
die uns bereits beeinflussen können – existieren in diesem Moment für 
uns. Andere, obgleich real im Gesamtgeschehen des Universums, liegen 
außerhalb unserer gegenwärtigen Existenz, bis kausaler Kontakt entsteht. 
Der Existenzrealismus muss dieses Prinzip nicht auf das Alltagsleben 
anwenden, doch die Einsicht bleibt gültig. Existenz bezeichnet die Sphäre 
der unmittelbaren Wechselwirkung, während Realität das weitere Feld 
bildet, in dem diese Wechselwirkungen eingebettet sind.

Eine gängige Visualisierung der Raumzeitkrümmung. Das massive Objekt in der Mitte (oft ein Planet 
oder Stern darstellend) krümmt das umgebende Raumzeit-Gewebe, wodurch andere Objekte (wie 
Satelliten oder Planeten) gekrümmten Bahnen folgen. Diese Krümmung ist das, was wir als Schwer-
kraft wahrnehmen. Abb. 17.



343342 Quantenphysik und die Kraft der Gegenwart

Die vergangenen Seiten sind fixiert und unveränderlich – und doch Teil der 
Geschichte. Die kommenden Seiten existieren nur als Entwurf, offen für 
Revision und Überraschung. Und die gegenwärtige Seite – dieser Moment 
– ist der Ort, an dem die Feder das Papier berührt. Dort ereignet sich die 
Geschichte. Die Quantenphysik hat – rätselhaft und erhellend zugleich – die 
Kraft der Gegenwart sichtbar gemacht, nicht bloß als Gefühl in unseren 
Köpfen, sondern als Wesenszug der Welt. Der Zeitfluss, das Kommen des 
Neuen, die Wirklichkeit des Jetzt – sie sind keine bloßen Illusionen. Sie 
gehören zum seltsam-wunderbaren, quantischen Charakter der Wirklichkeit.

Warum die Gegenwart die Realität bestimmt

Die Physik hat die Gegenwart oft als Illusion behandelt – die klassische 
Mechanik reduzierte sie zu einem Punkt auf einer Zeitlinie, die Relativität leu-
gnete ein universelles „Jetzt“. Doch sowohl die gelebte Erfahrung als auch 
die Quantenphysik bestehen auf dem Gegenteil. Jede Beobachtung, jede 
Wechselwirkung, jeder Messakt geschieht in der Gegenwart. Was immer 
Realität im theoretischen Sinn sein mag – Existenz ereignet sich jetzt.

Immer wieder wies die Spur der Beweise auf die Gegenwart als etwas 
hin, das mehr ist als eine flüchtige Bequemlichkeit. Die Unbestimmtheit 
zeigte, dass die Zukunft nicht schon geschrieben ist. Der Kollaps offen-
barte den schöpferischen Moment, in dem Möglichkeit zu Wirklichkeit 
wird und die Verschränkung ließ ahnen, dass selbst über große Distanzen 
hinweg ein gemeinsames „Jetzt“ Ereignisse leise verbinden könnte. 
Zusammengenommen deuten diese Phänomene darauf, dass Zeit keine 
gefrorene Landschaft, sondern ein lebendiger Prozess des Werdens ist – mit 
der Gegenwart als seiner aktiven Grenze.
Was bedeutet das für unser eigenes Leben? Dass jeder Moment, 
den wir bewohnen, kein Hintergrund, sondern eine Schwelle ist. Die 
Entscheidungen, die wir treffen, die Worte, die wir sprechen, die Pausen, 
die wir lassen – all das sind Ausdrucksformen des Universums, das das 
Unbestimmte ins Bestimmte überführt. Bewusst zu leben heißt, die 
Gegenwart nicht als Strömung zu sehen, die uns wehrlos mitreißt, sondern 
als Webstuhl, an dem wir selbst mitwirken. Die Fäden der Vergangenheit 
sind fest und unveränderlich, die Stränge der Zukunft liegen bereit – doch nur 
hier, im Akt des Webens, wächst das Muster fort.

Die Quantenphysik hinterlässt eine klare Einsicht: Das Jetzt zählt. Es ist 
nicht bloß unser Blickpunkt, sondern der Ort, an dem Realität entschie-
den wird. Diese Einsicht ist zugleich demütigend und befreiend – demü-
tigend, weil so vieles uns übersteigt; befreiend, weil die Gegenwart das 
Feld echter Möglichkeit bleibt. Die Frage lautet nun nicht mehr, ob die 
Gegenwart real ist, sondern wie wir ihre Kraft nutzen, um das Kommende 
zu gestalten.

Verschränkte Realitäten

„In jeder Theorie, die der Quantenmechanik verborgene Parameter 
hinzufügt, muss die Einstellung eines Messgeräts das Ergebnis eines 

anderen beeinflussen – ganz gleich,  
wie weit sie voneinander entfernt sind.“ 

 
— Bell, J. S. (1964). On the Einstein Podolsky Rosen paradox.  

Physics, 1(3), 195–200.

Als die ersten Telegrafendrähte Kontinente überspannten, übertrugen sie 
mehr als elektrische Impulse – sie veränderten das Wahrnehmen selbst. 
Jahrhunderte lang bedeutete Entfernung auch Verzögerung. Nachrichten 
reisten nur so schnell wie Pferde oder Segel. Plötzlich sprangen Worte in 
Sekunden über Ozeane – ein unsichtbarer Faden verband, was die Natur 
getrennt hatte. Zeitgenössische Journale staunten, „der Raum selbst sei 
ausgelöscht“, während andere warnten, diese neue Geschwindigkeit 
könne Gesellschaft und Bewusstsein aus dem Gleichgewicht bringen, 
indem sie Raum und Zeit auf beunruhigende Weise komprimiere.
Das Staunen über den Telegrafen hallt in der Quantenverschränkung 
wider. Auch hier löst sich Entfernung auf. Zwei weit getrennte Teilchen 
verhalten sich, als wären sie verbunden. Einstein nannte es „spukhafte 
Fernwirkung“. Jede Epoche erlebt ihren eigenen Schock – der 



345344 Verschränkte Realitäten

Telegraf überbrückte die Kontinente, die Verschränkung tut es an den 
Fundamenten der Physik. Was der Telegraf für Handel und Gesellschaft 
bedeutete, verändert die Verschränkung für unser Verständnis von Zeit 
und Realität.120

Die Quantenverschränkung gehört zu den verstörendsten Rätseln der 
modernen Physik. Zwei Teilchen, gemeinsam erzeugt, können über große 
Distanzen getrennt werden und bleiben dennoch in geheimnisvollem 
Einklang. Einstein, dem diese Vorstellung missfiel, fragte schlicht: Wie 
kann ein Teilchen „wissen“, was das andere tut, ohne dass ein Signal 
sich mit Lichtgeschwindigkeit bewegt? Experimente bestätigen das 
Phänomen immer wieder. Das eigentliche Rätsel liegt nicht im Ob, son-
dern im Was es über Zeit und Materie verrät. 121

Dieses Kapitel erkundet die fragile Gegenwart im Spiegel der 
Verschränkung – wie Korrelationen entstehen, ohne dass Signale fließen; 
wie Realität über das hinausreicht, was existiert; und wie diese doppelte 
Struktur sowohl den starren Präsentismus als auch den eingefrorenen 
Eternalismus vermeidet. Bells Theorem dient uns als Wegweiser – nicht 
nur als physikalisches Rätsel, sondern als Hinweis auf die Architektur der 
Zeit.122 

In das Gebiet der Quantenverschränkung einzutreten, heißt, eine 
Landschaft voller Rätsel zu betreten. Die Experimente selbst sind einfach 
genug – zwei gemeinsam erzeugte Photonen, die später auf unerklärliche 
Weise koordiniert erscheinen –, doch die Deutungen, die sie hervor-
rufen, spalten Physikerinnen wie Philosophen. Was bedeutet es, wenn 
zwei Ereignisse über Distanz hinweg verbunden sind, ohne ein Signal 
auszutauschen? Und was sagt eine solche Verbindung über die Zeit 
selbst aus?
Die erste Schwierigkeit liegt darin, dass Verschränkung unsere 
gewohnten Kategorien überfordert. Wir denken die Welt als ein Gefüge 
getrennter Dinge, die jeweils ihr Eigenleben führen. Im Fall verschränkter 
Teilchen jedoch scheint das Ganze den Teilen vorauszugehen. Das Paar 
besitzt einen gemeinsamen Zustand, eine geteilte Beschreibung – selbst 
wenn es getrennt ist. Doch wenn die Ergebnisse schließlich auftreten, 
erscheinen sie nur lokal. Eins hier, eins dort. Es ist, als begänne das 
Orchester mit einer einzigen Partitur und teilte sich dann in Instrumente, 

120	 Howard, D. (1985). Einstein on locality and separability. Studies in History and Philosophy of Science Part A, 
16(3), 171–201.
121	 Putnam, H. (1967). Time and physical geometry. Journal of Philosophy, 64(8), 240–247.
122	 McTaggart, J. M. E. (1908). The unreality of time. Mind, 17(68), 457–474.

die weiterhin harmonieren, ohne je Töne auszutauschen. Wie das 
möglich ist, wird seit fast einem Jahrhundert diskutiert.

Ein zweites Problem betrifft die Spannung zwischen Physik und 
Erfahrung. Unser Alltagssinn sagt uns, dass Zeit fließt – dass es ein 
Vorher, ein Jetzt und ein Nachher gibt, jedes deutlich voneinander 
unterschieden. Doch eine einflussreiche Strömung, das sogenannte 
Blockuniversum, behauptet, Zeit vergehe überhaupt nicht, alle Momente 
koexistieren in einem riesigen vierdimensionalen Tableau. Aus dieser 
Perspektive birgt die Verschränkung kein Rätsel: Die Ergebnisse waren 
stets im Block eingeschrieben und warten nur darauf, „abgelesen“ zu 
werden. Doch diese Ordnung hat ihren Preis. Sie leugnet die Neuheit des 
Werdens – das Gefühl, dass im Jetzt tatsächlich etwas Neues geschieht. 
Auf der Gegenseite steht der strikte Präsentismus, der nur die Gegenwart 
gelten lässt. Doch dann müssten verschränkte Teilchen auf magische 
Weise koordiniert sein, denn nichts aus der Vergangenheit bliebe beste-
hen, um ihre Harmonie zu sichern. Zwischen diesen Extremen bleibt man 
gefangen – keines passt zugleich zu Physik und Erfahrung.

Die Verschränkung (Entanglement) veranschaulicht, wie die Realität unmittelbare, nicht-lokale 
Informationsverbindungen zwischen Partikeln aufrechterhält, unabhängig von ihrer Entfernung in 
der Existenz (Raumzeit). Die instantane Korrelation offenbart eine zugrunde liegende Einheit, die 
die räumliche Trennung des gegenwärtigen Moments übersteigt. Abb. 18.



347346 Verschränkte Realitäten

Auch über die Rolle der Messung herrscht Streit. Einige Deutungen 
bestehen darauf, dass nichts Bestimmtes existiert, bis eine Messung 
erfolgt – die Quantenwelt schwebe bis dahin in einem geisterhaften 
Schwebezustand. Andere halten alles stets für bestimmt und sehen 
in der Messung nur die Enthüllung dessen, was ohnehin war. Beide 
Positionen haben Schwierigkeiten. Wenn alles unbestimmt ist, wie kann 
die Welt so konkret erscheinen? Wenn alles schon festliegt, wo bleibt 
Raum für Wahl, Zufall oder Zeitfluss? Die Debatten kreisen um diese 
Bruchlinie, ohne Konsens in Sicht.
Ein weiteres Problem bringt die Relativität. Die Spezielle Relativität lehrt, 
dass es kein universelles „Jetzt“ gibt – verschiedene Beobachter können 
sich nicht einig sein, welches von zwei entfernten Ereignissen zuerst 
geschah. Doch die Verschränkung scheint eine tiefere Einheit zu ver-
langen, als ob beide Messungen Teil eines Vorgangs wären.123 Wie kann 
es ein Ereignis geben, das zwei Orte umfasst, ohne gegen das Verbot 
überlichtschneller Einflüsse zu verstoßen? Manche Physiker sprechen 
flüsternd von Nichtlokalität, vorsichtig, um keine verborgenen Signale 
zu unterstellen; andere versuchen, die Korrelationen gesetzestreu zu 
erklären – zum Preis, dass die Realität selbst weniger anschaulich wird. 
Die Spannung bleibt ungelöst, ein Rätsel, das quer durch Disziplinen 
flüstert.
Schließlich steht das philosophische Unbehagen. Die Verschränkung 
scheint auf eine Wirklichkeit hinzuweisen, die stärker verflochten ist, 
als unsere Begriffe zulassen. Doch Versuche, diese Einsicht zu fassen, 
geraten leicht in Paradoxien. Ist die Korrelation selbst etwas Reales, das 
schon existiert, bevor sie sich zeigt? Wenn ja – in welchem Sinn? Wenn 
nein – wie können zwei Teilchen dennoch im Gleichklang handeln? Das 
sind keine Randfragen, sondern Grundprobleme dessen, was Existenz 
und Realität überhaupt bedeuten.
Zusammengenommen bilden diese Schwierigkeiten ein Dickicht, durch 
das jede klare Deutung ihren Weg finden muss. Die Verschränkung 
zwingt uns, die Grenzen wissenschaftlicher Modelle und philosophischer 
Intuitionen zu erkennen. Sie stellt unsere Gewohnheit der Trennung 
infrage, unsere Vorstellungen von Zeit und unsere Definitionen von 
Wirklichkeit selbst.

123	 Oaklander, N. (2014). The ontology of time. Prometheus Books.

Die Herausforderung liegt offen. Jetzt gilt es herauszufinden, welche 
Türen wir öffnen müssen, um dieses knifflige Rätsel lösen zu können.

Verschränkte Realitäten und die fragile 
Gegenwart

In einem stillen Labor werden zwei Photonen gemeinsam erzeugt und 
weit voneinander getrennt. Wenn Alice und Bob messen, registrieren sie 
perfekt entgegengesetzte Resultate – ohne Signal, ohne Licht zu überho-
len. Block-Universum-Erzählungen behaupten, die Ausgänge seien von 
Anfang an festgelegt gewesen, anti-realistische Lesarten bestreiten jede 
Tiefe bis zur Messung. Der Existenzrealismus bietet einen dritten Weg: 
Werden ist real und lokal, doch Realität reicht über die Gegenwart hinaus. 
Nur was hier und jetzt geschieht, existiert, während vergangene Spuren, 
zukünftige Potenziale und der geteilte verschränkte Zustand real bleiben, 
ohne bereits gegenwärtig zu sein.124

Der gemeinsame Zustand des Paares ist eine reale Relation, noch bevor 
eines der Labore misst. Ausgänge hingegen gelangen nur lokal – jeweils 
in ihrem eigenen Moment – zur Existenz. Die Korrelation ist objektiv, 
aber kein raumzeitlicher Fakt, bevor die Klicks auftreten. Alices Ergebnis 
wird hier geboren, Bobs dort. Zwei Geburten, ein vorausliegendes Band. 
Verschränkung ist der Faden, Existenz der Stich, der ihn sichtbar macht.

Man kann es sich als eine einzige ganzheitliche Präparation vorstellen, 
die sich später in zwei lokale Ausgänge auflöst. Keine Botschaft läuft 
zwischen den Laboren, jeder Klick wird lokal geboren, aber gemeinsam 
durch die frühere Relation begrenzt. Nichts war vorab niedergeschrieben, 
und nichts stützt sich auf ein bloß isoliertes Jetzt. Die Gegenwart ist nicht 
bloße Erhellung, sondern Artikulation – der Moment, in dem Potenziale zu 
Fakten werden, im Gleichtakt mit der vorangehenden Beschränkung.

Angenommen, die Gegenwart der Welt ist wie ein zarter 
Filmstreifen, der durch einen Projektor läuft. Jedes Muster (etwa 
das Verschränkungsmuster) wird auf diesen Streifen geprägt, wenn 
er das Jetzt durchläuft, und wird zum festen Protokoll, sobald es als 

124	 Trepp, T. C. (2025). Entangled Realities, Present Existence: Bell Nonlocality in ER. (Preprint) https://
philpapers.org/archive/TREERP.pdf DOI: 10.5281/zenodo.17100326



355354 Verschränkte Realitäten

lassen sich Probleme in Chemie, Materialforschung, Logistik und 
Optimierung lösen, die für klassische Maschinen unzugänglich blei-
ben. Wo herkömmliche Computer schrittweise vorgehen, entfalten 
verschränkte Qubits eine gewaltige kombinatorische Landschaft 
in Parallelität, die erst im Moment der Messung zu konkreten 
Ergebnissen kollabiert.

Diese Anwendungen deuten darauf hin, dass Verschränkung für das 
einundzwanzigste Jahrhundert ähnlich grundlegend werden könnte wie 
Elektrizität für das neunzehnte. Indem sie nichtlokale Verbindungen in 
Kommunikation und Berechnung einwebt, verwandelt sie sowohl die Art, 
wie wir Information übertragen, als auch die Weise, wie wir sie verarbe-
iten – und verknüpft menschliche Gesellschaften immer umfassender 
mit der merkwürdigen Architektur des quantischen Jetzt.

Wir begannen mit einer Frage, die wie ein Rätsel klingt. Wie können 
Teilchen, weit voneinander entfernt, sich dennoch in vollkommener 
Übereinstimmung verhalten? Das Paradox traf unsere ältesten Intuitionen 
– die Isolation des Präsentismus und die Starre des Eternalismus. Die 
Verschränkung eröffnete einen dritten Weg. Realität reicht über die 
Gegenwart hinaus, doch Existenz nimmt nur in ihr Gestalt an. Jede 
Messung ist eine neue Naht in einem Gewebe, das unsichtbare Bereiche 
überspannt – Kohärenz ohne Verlust an Frische. 
Für uns ist die Aufklärung ruhig, aber entscheidend. Jede Entscheidung 
bildet eine Brücke zwischen Gewesenem und Möglichem, jede Handlung 
hinterlässt Wellen im Gewebe. Das Manuskript der Welt wird Zeile für 
Zeile geschrieben, jede von ihnen lebendig mit dem, was ihr vorausging. 
Wir halten inne und werden uns bewusst, dass die Gegenwart zugleich 
flüchtig und weitreichend ist, ein Moment, in dem das Ganze widerhallt. 
Von hier wendet sich die Erzählung den Paradoxien von Stillstand und 
Fluss zu – unserer nächsten Untersuchung über Quantum Freezing und 
Zenos Pfeil.

Quantenstillstand und der 
Zeno-Effekt

„Kein Phänomen ist ein Phänomen, bis es ein beobachtetes Phänomen 
ist. Das Universum existiert nicht „da draußen“ unabhängig von der 

Beobachtung – es ist der Akt der Beobachtung,  
durch den das Universum ins Dasein tritt.“ 

 
— Wheeler, J. A. (1983). Law without law. In J. A. Wheeler & W. H. 

Zurek (Eds.), Quantum Theory and Measurement (pp. 182–213). 
Princeton University Press.

Ein tibetisches Sandmandala, Korn für Korn errichtet und anschließend 
hinweggefegt, lehrt, dass Werden an Vergänglichkeit gebunden ist. Der 
Punkt ist nicht Dauer, sondern Rhythmus, Erscheinen, Verschwinden. 
Quantenparadoxien spiegeln diese Einsicht wider. Zeit schreitet 
nicht unter unablässigem Blick fort, sie bewegt sich in Intervallen. 
Dieses Kapitel verknüpft drei Bilder – Zenos Pfeil, das gemessene 
Quantensystem und das Mandala – zu einer einzigen Aussage. Existenz 
entfaltet sich durch Puls und Pause. Die Frage, ob Zeit diskret ist, betrifft 
nicht nur Gleichungen, sondern verweist auf die Art, wie Vergänglichkeit 
sich von Quanten bis Kultur skaliert. Wir werden verfolgen, wie 
Beobachtung Wandel hemmen kann, wie Intervalle das Werden ermögli-
chen und wie diese Muster die Grenze erhellen zwischen dem, was jetzt 
existiert, und der weiteren Realität, die jeden Moment vorbereitet und 
aufnimmt.

„Oft genug hinschauen – und nichts ändert sich.“ Ein prägnantes Motto 
mit rauen Rändern. Doch was gilt überhaupt als Messung? In der 
Quantenmechanik ist Messen keine bloße Betrachtung, sondern eine 
zustandsbestimmende Wechselwirkung – doch wo diese Selektion ges-
chieht (im Gerät, im Prozess oder in der Beschreibung), bleibt umstritten. 
Ohne Einigkeit darüber, was „Blicken“ bedeutet, bleibt das Fundament 
des Effekts vorläufig.127 

127	 Misra, B., & Sudarshan, E. C. G. (1977). The Zeno’s paradox in quantum theory. Journal of Mathematical 
Physics, 18(4), 756–763. https://doi.org/10.1063/1.523304



357356 Quantenstillstand und der Zeno-Effekt

Zweitens sind die Bedingungen anspruchsvoll. Idealmodelle setzen 
Isolation und Präzision voraus; reale Labore kämpfen mit Kopplung, 
Rauschen und Drift. Werden Eingriffe zu häufig, kann man nicht verlang-
samen, sondern beschleunigen – das Anti-Zeno-Regime. Das Phänomen 
ist daher kein universeller Stillstand, sondern ein Gleichgewicht. Energie, 
Umgebung und Taktung entscheiden, ob Beobachtung als Bremse oder 
Beschleuniger wirkt.

Selbst wenn Experimente den Effekt bestätigen, gehen die Deutungen 
auseinander. Manche halten ihn für ein mathematisches Artefakt, andere 
sehen darin Hinweise, dass Zeit in unteilbaren Schritten abläuft. Wieder 
andere meinen, er sage mehr über unsere Modelle aus als über die Welt 
selbst. Wie in einem Gerichtssaal mit widersprüchlichen Zeugen hängt 
das Urteil davon ab, wen man fragt und wie der Fall gerahmt ist. 
Auch die Metapher des „Einfrierens“ wurde kritisiert. Die meis-
ten Systeme, so heißt es, kommen nicht völlig zum Stillstand, son-
dern werden nur verlangsamt oder umgelenkt. Der Zeno-Effekt sei 
demnach weniger ein Einfrieren der Zeit als eine Umgestaltung von 
Wahrscheinlichkeiten – eher eine Uhr, die in leicht verändertem 

Rhythmus tickt, als eine, die stehen bleibt. Selbst der Name „Zeno“ sei 
irreführend, da der antike Vergleich Stillstand suggeriere, wo tatsächlich 
nur statistisches Zögern vorliege. So bleibt ein Phänomen, das zugleich 
gefeiert und bestritten wird – leuchtend in seiner Andeutungskraft, trübe 
in seinem Fundament.

Dies führt zu einer allgemeineren, menschlicheren Schwierigkeit. 
Wie lässt sich ein Effekt begreifen, der sich selbst zugleich zu bestä-
tigen und zu verneinen scheint? Einerseits zeigt er eindrücklich, dass 
Beobachtung Realität verändert. Andererseits entzieht sich sein genauer 
Ablauf dem Zugriff, abhängig davon, wie fein wir hinsehen. Der Quantum 
Zeno Effekt bewohnt damit eine Zwischenzone zwischen Prinzip und 
Eigentümlichkeit – zu gut belegt, um ihn zu verwerfen, zu mehrdeutig, um 
ihn festzuschreiben. 
Diese Schwierigkeiten sind keine Mängel, sondern Einladungen zu 
umfassenderem Nachdenken. Sie erinnern daran, dass die Welt in 
ihren Fundamenten sich klaren Diagrammen und einfachen Metaphern 
entzieht – so wie Zenos Paradox sich über Jahrtausende einfachen 
Auflösungen widersetzte. Die Uneinigkeit über den Zeno-Effekt schmälert 
seine Bedeutung nicht, sie steigert sie, weil sie zeigt, dass wir etwas 
berühren, das unsere grundlegendsten Annahmen über Zeit, Wandel und 
Beobachtung erschüttert. Nun, da diese Probleme offengelegt sind, kön-
nen wir uns dem Kern zuwenden, wie sich das Phänomen selbst entfaltet 
und was es für unser Verständnis des Werdens bedeuten könnte.

Der Puls und die Pause der Zeit

Es gibt Momente in der Wissenschaft, in denen die Welt den Atem anzu-
halten scheint – ein Teilchen, das am Rand des Zerfalls verharrt, eine 
Welle, die unter wachsamen Blicken ihre Bewegung nicht vollendet. Dies 
sind keine Kuriositäten experimenteller Technik, sondern Fenster in das 
Wesen von Zeit, Existenz und Beobachtung. Wer diesem Buch bisher 
gefolgt ist, ist bereit für die nächste Etappe. Eine Reise in das paradoxe 
Reich des Quantum Freezing – des sogenannten Zeno-Effekts – und die 
Vermutung, dass Zeit selbst in diskreten, zählbaren Paketen auftreten 
könnte, nicht als nahtloser Fluss.128

128	 Trepp, T. C. (2025). Quantum Freezing and Discrete Becoming: Zeno Effect, Causal Sets, and Quantum 
Gravity. (Preprint) https://philpapers.org/archive/TREQFA.pdf DOI: 10.5281/zenodo.17121388

Existenz und Vergänglichkeit: Die rituelle Zerstörung des Tibetischen Sandmandalas ist eine 
tiefgründige Metapher für den Existentiellen Realismus. Der Moment der Erschaffung stellt einen 
hochgradig geordneten Zustand der Existenz (das Aktuelle) her, der bei seiner Auflösung in das 
formlose, unendliche Potenzial der Realität zurückgeführt wird. Abb. 19.



359358 Quantenstillstand und der Zeno-Effekt

Zur Veranschaulichung leihen wir uns ein Bild aus der Filmkunst. Eine 
Geschichte, nicht als fortlaufender Film, sondern als Folge einzelner 
Fotografien – jedes Bild scheinbar still, doch im Zusammenklang entsteht 
Bewegung. Was, wenn sich das Universum selbst in einem solchen körni-
gen Rhythmus entfaltet? 
Betreten wir diese Erzählung und sehen, was geschieht, wenn der sanfte 
Strom des Werdens immer wieder vom Blick der Beobachtung ergriffen 
wird – und der Zeitfluss als Folge unteilbarer Tropfen erscheint.129

Zeno von Elea, der griechische Philosoph, stellte einst eine Frage, die 
unser Verständnis von Bewegung herausforderte. Sein Paradox des flie-
genden Pfeils besagt: In jedem einzelnen Moment, genau betrachtet, 
ruht der Pfeil; wie kann er sich also jemals bewegen? Jahrhunderte lang 
schien die Antwort im Kontinuum zu liegen – einer nahtlosen Abfolge von 
Momenten, beliebig teilbar. Doch unter der Oberfläche mathematischer 
Eleganz deutet die Quantenphysik auf eine gründlichere Frage. 
Sie lehrt uns unmissverständlich das Beobachtung kein passiver Akt ist. 
Zusehen bewirkt etwas. Quantensysteme zeigen, wenn sie beobachtet 
werden, nicht einfach ihren Zustand – sie springen, sie verharren, sie 
widerstehen dem Werden. Das ist keine poetische Metapher, sondern die 
nüchterne Vorhersage und experimentelle Realität des Quantum Zeno 
Effekt. 
So finden wir uns im Theater des Allerkleinsten wieder – als 
Experimentatoren und Denker, zugleich Akteure und Zuschauer –, 
gespannt zwischen Puls und Pause.

129	 Rideout, D., & Sorkin, R. D. (1999). Classical sequential growth dynamics for causal sets. Physical Review D, 
61(2), 024002. https://doi.org/10.1103/PhysRevD.61.024002

Quantenstillstand: Wenn Beobachtung den Lauf 
der Zeit anhält

Man denke an das Einnicken vor dem Schlaf. Lässt man den Körper 
ziehen, überschreitet er die Schwelle zum Schlafen, wird man alle paar 
Sekunden angestoßen, geschieht es nie. In quantenphysikalischer 
Sprache sind diese Anstöße Messungen. Zu viele – und der Übergang 
stockt. 
Das ist keine bloße Analogie. Ein instabiles Atom, sich selbst überlassen, 
zerfällt mit der Zeit, fragt man wiederholt „Schon zerfallen?“, im richtigen 
Takt, bleibt es länger im Ausgangszustand. Messung berichtet nicht nur, 
sie setzt zurück – kollabiert die Möglichkeiten immer wieder auf das-
selbe Ergebnis und verwehrt dem System die Zeit, seinem natürlichen 
Verlauf zu folgen. Dieses Stakkato von Eingriffen ist der Zeno-Effekt. 
Beobachtung kann Wandel aufhalten, indem sie die Aktualität zwingt, 
sich zu behaupten, bevor Möglichkeit wachsen kann.130

Warum geschieht dies? Die Quantenwelt ist voller Möglichkeit. Zwischen 
Messungen lebt ein System in einer schillernden Überlagerung – teils hier, 
teils dort, teils im Übergang, ein Geflecht aus Vielleicht. Eine Messung 
zwingt das System zur Entscheidung – wie ein Filmprojektor, der auf 
einem Einzelbild anhält und die Bewegung einfriert. Jede Messung ver-
wirft die sanft fortschreitende Landschaft des Möglichen und lässt das 
System an den Ausgangspunkt zurückschnappen. 
Erfolgen die Messungen rasch genug – jede ein entschiedener, alles-od-
er-nichts Eingriff –, bleibt dem System keine Zeit zu wandern, zu werden, 
was es werden könnte. Wandel wird nicht nur verzögert, sondern aufge-
hoben, der Zeitstrom des Teilchens wird durch den Akt der Beobachtung 
aufgestaut. 
Und wie Zenos Pfeil in jedem Augenblick stillsteht, ohne in einem einzel-
nen Moment wirklich zu fliegen, so findet auch die Quantenwelt – unter 
zu häufigem Blick – sich unfähig, sich zu entwickeln.

Hier lohnt eine alltägliche Parallele. Fangen wir uns selbst nicht man-
chmal in ähnlichen Zyklen? Ein Kind, das unter ständiger Beobachtung 
steht – dass bei jedem Versuch unterbrochen, bei jedem Fehler getadelt 
wird –, kommt es je zur Ruhe, zum Erkunden, zum Lernen? Oder bleibt 

130	 Maudlin, T. (2019). Philosophy of Physics: Quantum Theory. Princeton University Press.



377376 Gegenwart als dimensionale Entfaltung

jedes „Jetzt“ zugleich aus der informatorischen Grundlage liest und in 
sie hineinschreibt – neue Information hinzufügt und so die zukünftige 
Realität verändert.
Diese Deutung bewahrt ein Gefühl von Freiheit und Neuheit. Die Zukunft 
existiert als Spektrum realer Möglichkeiten, nicht als feststehende 
Abfolge, die bloß abgespielt wird. Wenn der Moment kommt und eine 
Möglichkeit sich aktualisiert (also zur Gegenwart wird), verschwinden die 
anderen – oder ziehen sich in den Bereich des Unverwirklichten zurück. 
Das Jetzt ist jener Augenblick, in dem die Mehrdeutigkeit der Realität zu 
einem bestimmten Ereignis zusammenfällt – wie ein verschwommenes 
Feld möglicher Bilder, das plötzlich zu einer klaren Aufnahme wird. Und 
sobald das geschieht, wird das Ereignis in die Realität eingeschrieben 
– es wird Teil der holographischen Aufzeichnung – und der kosmische 
Prozess schreitet fort. Ein unendlicher Kreislauf informatorischer 
Rückkopplung entsteht. Realität bringt Existenz hervor (Projektion), 
Existenz aktualisiert Realität (neue Information).
Poetischer formuliert ist die Gegenwart wie eine holographische 
Leinwand, auf der das Universum für einen Augenblick seine aktu-
elle Szene aufblitzen lässt – und hinter dieser Leinwand arbeitet ein 
fortwährend sich anpassender Apparat, der sicherstellt, dass die näch-
ste Szene kohärent folgt. Wir sind zugleich Zuschauer des Films und 
Mitautoren seines Drehbuchs. Realität ist der verborgene Projektor und 
die Filmrolle, die Gegenwart das lebendige Bild, und der Zeitfluss das ste-
tige Klicken des Projektors, der Bild für Bild weiterschiebt.
Wir könnten in einem holographisch strukturierten Kosmos leben, in 
dem das reiche, dreidimensionale Jetzt aus einem nieder-dimensio-
nalen „Quellcode“ hervorgeht. Doch im Gegensatz zu einem statischen 
Hologramm in einem Museum ist dieses kosmische Hologramm dyna-
misch und interaktiv – weniger eine Skulptur als eine Erzählung, die in 
Echtzeit geschrieben wird.

Wie einfach könnte die Realität sein? (Eindimensionale 
Fäden bis nulldimensionale Samen)

Dimensionalität selbst könnte etwas sein, das erst entsteht. Der 
Zweck der Gedankenexperimente bleibt bescheiden. Eine einfachere 
informationale Grundlage könnte auf gesetzmäßige Weise eine reiche 
Gegenwart hervorbringen, ohne Vorbestimmung vorauszusetzen. Ob 
man sich einen zweidimensionalen Code, einen eindimensionalen Strom 
oder eine noch sparsamere Basis vorstellt, für den Existenzrealismus 
genügt die Annahme, dass eine niederstufige Realität Bedingungen und 
Möglichkeiten festlegt, während die Gegenwart ein konkretes Ergebnis 
hervorbringt und die Aufzeichnung fortschreibt.
Wenn eine Dimension noch zu viel ist, denken wir Realität auf null 
Dimensionen komprimiert – einen einzelnen, dimensionslosen Punkt 
reiner Informationsmöglichkeit. Das ist zugegeben sehr spekulativ und 
fast mystisch anmutend. Alle Realität als eine Art Same oder Singularität, 
die den Ursprung von allem in unverlängerter Form enthält. Wie könnte 
ein Punkt ein Universum räumlicher Ausdehnung und zeitlicher Dauer 
hervorbringen? Man könnte sagen, dieser Punkt ist nicht leer; er gleicht 
einem konzentrierten Nexus von Möglichkeiten. In jedem Moment (jedem 
Takt der Zeit) bricht dieser Same ein Stück weit auf, entfaltet sich zur 
gegenwärtigen Welt mit all ihren Raumdimensionen und Inhalten – und 
zieht sich dann wieder zurück, vielleicht um die neu erzeugte Information 
aufzunehmen. In jedem Zyklus wird etwas Latentes dieser Singularität 
als Existenz ausgedrückt und anschließend wieder in den Samen zurück-
gefaltet. Es ist, als ob das Universum fortwährend aus einem einzigen 
Quellpunkt emanierte – ein Brunnen des Seins, der Zeit durch endlose 
Mikro-Expansionen und -Kontraktionen schafft: Entfaltung ins Jetzt, 
Zurückfaltung ins Potential. In diesem phantastischen Szenario wäre 
selbst der Raum eine emergente Eigenschaft. Wo und Wann entstünden 
erst, wenn sich dieser Same in einen Gegenwarts-Moment „auspackt“.

Warum derart extreme Szenarien erwägen? Der Punkt ist, zu betonen, 
dass die von uns als selbstverständlich erlebte Dimensionenfülle aus 
etwas Einfacherem hervorgegangen sein könnte. Ob die verborgene 
Schicht der Realität 2D, 1D, 0D oder noch abstrakter ist – der gemeins-
ame Grundgedanke lautet: Existenz (die sich entfaltende dreidimen-
sionale Welt) könnte jene Grenzfläche sein, an der ein einfacherer, 



379378 Gegenwart als dimensionale Entfaltung

informationsreicher Untergrund in das komplexe Theater des Lebens 
übersetzt wird. Dimensionalität muss nicht fundamental sein, sondern 
kann als emergente Eigenschaft dessen gelten, wie Information sich 
organisiert, sobald sie gegenwärtig wird. Diese Gedankenexperimente 
dehnen unsere Intuition: eine Zeile Code, die einen Kosmos spinnt; ein 
dimensionsloser Punkt, der Raum und Zeit sät. Sie sind spekulativ und 
nicht als buchstäbliche Physik gemeint, erfüllen aber einen philoso-
phischen Zweck. Sie erinnern daran, dass die Zwei-Ebenen-Sicht des ER 
nicht verlangt, dass Realität wie eine Miniaturausgabe der Existenz auss-
ieht. Realität könnte radikal unähnlich zur Alltagswelt sein – einfacher, 
komprimierter, verborgen in Mustern – und dennoch fähig, beim Entfalten 
ins Jetzt die vertrauten Dimensionen und Dinge hervorzubringen.

Um diese Idee greifbarer zu machen, können wir einer vertrauten 
Sequenz vom Physikalischen zum Geistigen folgen – und beobachten, 
wie innerhalb der Existenz Schritt für Schritt neue Ordnungsdimensionen 
entstehen. Treten wir vom weiten holographischen Blick auf Realität 
zurück und richten ihn nach innen auf die Entfaltung der Komplexität 
selbst, zeigt sich ein weiteres Muster – eine leise Hierarchie der 
Emergenz. Vom Einfachsten zu Bewusstsein und Kultur ersetzt jede Stufe 
die vorherige nicht, sondern geht aus ihr hervor und übersetzt frühere 
Prinzipien in reichere Organisationsweisen. Existenz scheint sich nach 
oben zu bauen. Jede Stufe bringt Fähigkeiten hervor, die aus der vorange-
gangenen nicht vorhersehbar waren.

Am Grund liegen die physikalischen Elemente, der Ur-Tanz von Teilchen 
und Feldern. Sie folgen ihren Gesetzen mit unfehlbarer Präzision – 
Bewegung, Wechselwirkung, Erhaltung – und erzeugen Stabilität, 
wo sonst Chaos herrschen könnte. Aus diesen Interaktionen entste-
hen chemische Bindungen. Atome finden einander, bilden Moleküle, 
Gitter, Reaktionen. Hier lernt die Welt, Form zu halten. Energie wird 
zu Architektur, Beziehungen dauern lange genug, um Information zu 
speichern.
Innerhalb dieser Chemie überschreiten bestimmte Konfigurationen 
eine entscheidende Schwelle. Sie beginnen, um ihrer selbst willen zu 
persistieren. Das sind lebende Zellen, in denen Materie in Stoffwechsel, 
Reparatur und Replikation auf sich selbst zurückschleift. Eine Zelle ist 
Chemie, die gelernt hat zu überleben. Aus dieser fragilen Autonomie 
entstehen Kooperationsnetze – spezialisierte Organe –, in denen 
Zellverbände Arbeit teilen und einander durch geteilte Zwecke tragen. 
Das Leben wird Koordination, Struktur gewinnt Funktion.
Wenn diese Organe integrieren, entsteht der Organismus. Ein einheitli-
ches Wesen, das wahrnehmen, sich bewegen und reagieren kann. Hier 
gewinnt Existenz Richtung – sie wirkt auf Realität, statt nur zu dauern. Der 
Organismus antizipiert, erinnert und schützt seine Kontinuität. Noch eine 
Ebene bildet sich, wenn zahllose Prozesse zu einem einzigen Bezugsfeld 
synchronisieren: Bewusstsein. Es ist kein Gespenst über dem System, 
sondern die lebendige Summe seiner Kohärenz – die Überschrift, die es 
dem Organismus erlaubt, seine eigene Geschichte beim Entstehen zu 
lesen. Durch Bewusstsein gewinnt Existenz Navigation: die Fähigkeit, zu 
bewerten, zu wählen und sich in die Zukunft zu projizieren.

Von Teilchen zur Wahrnehmung trägt jede Stufe die Logik der vorherigen 
weiter – jedoch gebrochen durch eine neue Beziehungsweise. Physik 
wird zu Chemie; Chemie wird zu Biologie; Biologie wird zu Bewusstsein. 
Keine Schicht verschwindet. Das Atom summt im Neuron, das Neuron im 
Gedanken. Emergenz ist in diesem Sinn keine einmal erklommene Leiter, 
sondern eine fortlaufende Übersetzung. Realität faltet sich in Existenz bei 
immer höherer Auflösung.

Und der Aufstieg endet nicht beim Individuum. Viele bewusste Wesen 
bilden kollektive Systeme – Gesellschaften, Sprachen, Kulturen, die 
Kognition über das einzelne Gehirn hinaus verlängern. Geteilte Symbole 

Eine schematische Darstellung der Dimensionsentstehung, von Punkten zu höherdimensionalen 
Strukturen. Die Pfeile markieren die Extrusion in neue Achsen und evozieren eine holografische 
Projektion, bei der jede Ebene die nächste kodiert. Links befindet sich die Nulldimension (ein 
Punkt), während rechts die Entfaltung vier Dimensionen (ein Tesserakt) erreicht, was darauf 
hindeutet, wie die Holografie durch sukzessive Dimensionserweiterung verborgene Schichten 
der Realität offenbart. Abb. 20.



381380 Gegenwart als dimensionale Entfaltung

ermöglichen verteiltes Bewusstsein; Kommunikation wird zu einer neuen 
Art Organismus. In noch größerem Maßstab verweben Ökosysteme 
Arten und Umwelten zu einem lebendigen Gewebe aus Rückkopplungen 
und Gleichgewichten. Das Prinzip bleibt konstant. Beziehung gebiert 
Integration, Integration gebiert Bewusstsein.

Durch die Linse des Existenzrealismus offenbart diese Emergenzkette 
kein Wunder außerhalb der Natur, sondern Natur, die ihre eigene 
Kohärenz vertieft. Derselbe Kosmos, der als Feld von Teilchen begann, 
hat sich allmählich durch Lebewesen, die verstehen können, auf sich 
selbst zu reflektieren gelernt. Bewusstsein ist somit der jüngste Ausdruck 
eines alten Impulses – des fortwährenden Projekts des Universums, sich 
zu organisieren, zu erhalten und schließlich seine eigene Existenz zu 
erkennen.

Am Rand des Jetzt: Wie die Gegenwart entsteht

Bisher haben wir die Gegenwart als eine Art Projektion oder Decodierung 
aus einer grundlegenden Realität beschrieben. Doch wie geschieht 
diese Projektion konkret? Wie werden Möglichkeiten zu aktuellen 
Ereignissen, und wie werden aktuelle Ereignisse dann Vergangenheit? Der 
Existenzrealismus beschreibt dies in Begriffen von Manifestation (wenn 
etwas aus der Realität in die Existenz übergeht) und Demanifestation 
(wenn etwas aus der Existenz zurück in die Realität übergeht). Der 
Gegenwarts-Moment ist im Kern die Zone der Manifestation – die mess-
erscharfe Linie, an der Realität fortlaufend zu konkreter Existenz kristal-
lisiert, und zugleich die Stelle, an der jedes Existente mit dem Vergehen 
seines Moments in die Realität zurückgleitet – als Erinnerung, Spur, 
Aufzeichnung.
Wenn das abstrakt klingt, hilft ein Naturbild, etwa der Lebenszyklus 
eines Baumes. Bevor ein Baum existiert, ist er eine reale Möglichkeit 
– enthalten im Samen und seiner Umgebung. Unter Boden, Wasser, 
Licht und Zeit manifestiert sich die Information des Samens als Keim 
und wächst zum Baum heran – sie tritt als lebendiger Organismus in die 
Existenz. Dieser Baum steht als Gegenwärtiges vielleicht Jahrzehnte. 
Schließlich stirbt er – er demanifestiert. Erlischt er damit vollständig? 
Nicht in der Sicht des ER. Er hinterlässt einen Stumpf, verrottendes Holz, 
das den Boden nährt, vielleicht eigene Samen und Erinnerungen derer, 

die in seinem Schatten saßen. Diese Hinterlassenschaften bedeuten das 
der Baum weiterhin real ist als Teil der Weltgeschichte und Kausalstruktur 
(Nährstoffe für andere Pflanzen, festgehalten in Fotoalben usw.), auch 
wenn er nicht mehr als gegenwärtig lebender Baum existiert. Seine 
Daseinsweise hat sich verändert, von realer Möglichkeit (Same) zu gegen-
wärtiger Existenz (Baum) und zurück zu realer Wirkung (Vermächtnis in 
der Realität). Nichts „Magisches“ geschieht – kein Erscheinen aus oder 
Verschwinden in ein Nichts –, sondern eine kontinuierliche Bahn durch 
unterschiedliche Modi der Realität.

Man kann dies – für Vertraute – mit dem Kollaps einer quantenmech-
anischen Wellenfunktion vergleichen. Vor der Messung kann ein 
Quantensystem in einem Verschwimmen vieler möglicher Zustände 
bestehen (allesamt reale Möglichkeiten). Tritt eine Messung (oder ein 
entscheidendes Ereignis) ein, kollabiert diese Unschärfe zu einem bes-
timmten, beobachtbaren Ergebnis.136 Ähnlich trägt die Welt im ER an 
jeder Weggabelung viele reale Möglichkeiten (verschiedene Weisen, 
wie der nächste Moment verlaufen könnte). Wenn der Takt der Zeit fällt 
und der nächste Moment eintrifft, wird nur eine Konfiguration existent 
– das Ergebnis kristallisiert – und die übrigen Möglichkeiten werden aus-
geschnitten (sie verbleiben als unverwirklichte Was-wäre-wenns oder 
gar nicht). Die Gegenwart ist somit eine Art Auswahl oder Kollaps der 
Potentiale der Realität in einen konkreten Zustand – das Universum 
„entscheidet sich“ in jedem Moment.

Dieser Prozess ist weder zufällig noch willkürlich. Er folgt Naturgesetzen 
und kausalen Prinzipien. Der Baum manifestierte sich nicht aus dem 
Nichts; er brauchte DNA-Anweisungen, passende Bedingungen, die 
physikalischen Gesetze des Wachstums. Allgemeiner entsteht jedes 
gegenwärtige Ereignis in geordneter Weise aus der vorangehenden 
Realität. Man kann sich Realität als Träger der Programme oder Regeln 
denken, die angeben, was als Nächstes geschehen kann. In den Worten 
des ER wirken Naturgesetze wie Transformationsregeln, die aus der 
gegenwärtigen Realität den nächsten Zustand der Existenz erzeugen. Das 
Universum wird nicht in jedem Augenblick „neu geschaffen“, als wäre 
es ein ständiges Wunder; es entfaltet sich konsistent. Die Gegenwart 
erbt Merkmale aus der Vergangenheit (Gewährleistung von Kontinuität) 
und entwickelt sie gemäß gesetzmäßigen Mustern weiter. Gravitation, 

136	 von Neumann, J. (1955). Mathematical Foundations of Quantum Mechanics. Princeton University Press.



383382 Gegenwart als dimensionale Entfaltung

Chemie, Biologie, menschliche Entscheidungsfindung – all diese Ebenen 
von Gesetz und Kausalität prägen, wie sich der Gegenwartsmoment aus 
dem Vorherigen manifestiert.
Ein weiterer Schlüssel ist die Erhaltung von Information. Wenn etwas 
die Existenz verlässt (demanifestiert), verschwindet seine Information 
nicht spurlos. Das deutete das Baumbeispiel an. Auch wenn ein Ding 
vergangen ist, verbleibt Information über es in der Realität (in neuen 
Materieanordnungen, in Aufzeichnungen, in Erinnerungen). Deshalb 
können wir häufig rekonstruieren, was geschah – die Information ist in 
irgendeiner Form noch vorhanden. Die Welt startet nicht jede Sekunde 
neu und löscht den vorigen Zustand; sie akkumuliert Zustände. Der ER 
bekräftigt, dass die Vergangenheit in der Struktur der Realität bewahrt ist 
– eine Voraussetzung für eine kohärente, erkenn- und erinnerbare Welt. 
Bildlich gesprochen: Wenn ein „Kader“ des kosmischen Films ausges-
pielt ist, wird er archiviert, nicht verbrannt.137 Die Gegenwart vernichtet 
die Inhalte der Realität nicht; sie reorganisiert sie – sie verbraucht einige 
Möglichkeiten, um ein Ereignis hervorzubringen, und legt das Ergebnis als 
neue Information wieder in der Realität ab.

Werden ist keine Illusion, sondern die grundlegende Tätigkeit des 
Kosmos. Realität ist wie ein fruchtbarer Boden von Potential und 
Erinnerung; Existenz ist die tatsächliche Blüte, die kommt und vergeht. 
Jeder Gegenwartsmoment ist eine gesetzmäßige Blüte aus dem Grund 
der Realität und düngt beim Verwelken diesen Grund für künftige 
Blüten. Die Gegenwart ist der Ort des Geschehens, aber nicht die ganze 
Geschichte – nur das jüngste Kapitel, das gerade geschrieben wird.

137	 Wheeler, J. A. (1984). Law without law. In J. A. Wheeler & W. H. Zurek (Eds.), Quantum Theory and 
Measurement (pp. 182–213). Princeton University Press.

Die Entfaltung endet, der Fluss bleibt

Wir begannen mit einer Frage an die Gegenwart, wie ein einziges, flüch-
tiges Jetzt die Fülle einer Welt enthalten kann. Dann folgten wir einer 
Reihe von Analogien – Film, Welle, Hologramm –, die jeweils andeuteten, 
dass das leuchtende dreidimensionale Jetzt aus einer subtileren, nie-
der-dimensionalen Grundlage hervorgehen könnte. Die Welt, die wir 
bewohnen, könnte die Entfaltung von Information sein – ein fortwähren-
des Decodieren der Realität in Existenz.

Doch diese Entfaltung ist nicht auf die Physik beschränkt. Dieselbe Logik 
der Emergenz, die Dimensionen hervorbringen mag, prägt auch die 
Entstehung von Komplexität. Von Materie zu Leben, von Leben zu Geist 
entstehen höhere Formen, indem sie das darunter Liegende neu organ-
isieren. Jede Ebene erbt die Struktur ihrer Grundlage, drückt sie jedoch 
in einer reicheren Tonart aus. Dimensionale Emergenz und biologische 
Emergenz sind so zwei Versionen einer Bewegung. Der Kosmos lernt, sich 
selbst in immer stärker integrierten Weisen auszusprechen.
So gesehen ist Zeit nicht bloß ein Hintergrundmaß für Veränderung, 
sondern das Medium dieser fortschreitenden Übersetzung. Mit jedem 
Moment öffnen sich neue Dimensionen der Beziehung – zuerst räum-
liche, dann biologische, dann kognitive. Was wir „Jetzt“ nennen, ist die 
Oberfläche, auf der sich diese Vertiefung der Artikulation formt.
Die Metapher der Emergenz vollendet damit das holographische Bild. 
Realität ist kein fertiges Muster, das auf Enthüllung wartet, sondern eine 
aktive Grammatik, die ihre eigene Syntax noch schreibt. Jeder Moment 
verlängert den Satz und fügt dem Gewesenen neue Bedeutungsschichten 
hinzu. Die Entfaltung endet nicht, sie verfeinert sich von Dimension zu 
Dimension, von Relation zu Relation, bis Formen entstehen, die immer 
klarer erkennen können, dass sie existieren.



385384 Gegenwart als dimensionale Entfaltung

Teil IV führte uns an die harte Kante der Physik, wo Zeit in 
Gleichungen gemessen, von Gravitation gekrümmt und durch 
Quantenindeterminiertheit beunruhigt wird. Dort prüften wir, 
ob der Existenzrealismus sich neben den anspruchsvollsten 
Naturbeschreibungen behaupten kann. Die Physik schließt die Frage 
nicht, sie vertieft sie.

Doch die Physik allein kann das Konzept nicht tragen. Damit Zeit 
disziplinübergreifend verständlich wird, brauchen wir Denkmodelle, 
die präzise genug sind, ihre Unterscheidungen zu erfassen, und flexibel 
genug, sie mit Kognition und Kultur zu verknüpfen. Das ist die Aufgabe 
von Logik und fachübergreifendem Modellieren.
Teil V wendet sich diesem Feld zu. Hier wird formale Logik entwick-
elt, um das Zwei-Ebenen-Konzept von Existenz und Realität zu 
kodieren. An diesem Punkt öffnen sich Brücken nach außen, hin zur 
Informationsphilosophie und zu Denkweisen, die zeigen, wie die Struktur 
der Zeit nicht nur gemessen, sondern auch dargestellt, begründet und 
durch formale Systeme erfahren werden kann.

Teil V – Formalisierung 
und Theoriebildung

 „Die Zukunft ist offen. Sie ist nicht vorbestimmt und kann nicht 
vorhergesagt werden – außer durch Zufall.“

— Popper, K. (1982). The Open Universe:  
An Argument for Indeterminism. Routledge.

Die Logik des Werdens

Stell dir die Geburtstagskerzen vor. Ein Atemzug, und die Flammen sind 
erloschen. Das Ereignis existiert nicht mehr, doch Rauch, Wachs und 
ein Wunsch bleiben zurück. Ihre Spuren verändern Luft und Stimmung, 
während ein Noch-nicht beginnt, Entscheidungen zu lenken. In einer 
einzigen Geste zeigt sich das Rätsel der Zeit. Die Gegenwart bricht 
zusammen, das Geradevergangene bleibt als Aufzeichnung bestehen, 
und das Noch-nicht wirkt als Möglichkeit auf das Handeln ein. Was aus 
der Existenz verschwindet, bleibt in der Realität wirksam und was noch 
nicht verwirklicht ist, ist bereits wirklich genug, um zu zählen.138 Dieses 
Kapitel entfaltet die Unterscheidung und ihre Reichweite – über Logik, 
Physik, Geist und Ethik hinweg –, sodass sich eine Logik des Werdens als 
funktionsfähiges Denkmodell ergibt. Sie bewahrt die Einzigartigkeit der 
Gegenwart, ohne das Nicht-Gegenwärtige auf Nichts zu reduzieren. 

138	 Trepp, T. C. (2025). Formal Logic for Existential Realism: Modeling Time, Causality, and Observability. 
(Preprint) https://philpapers.org/archive/TREFLF.pdf DOI: 10.5281/zenodo.17035424



387386 Die Logik des Werdens

Stell dir einen Kindheitstag am Strand vor – vergangen in der Existenz, 
aber wirksam in dir. In Erinnerungen, Fotografien, selbst in dem, was du 
geworden bist. Oder stelle dir den Abschluss des nächsten Jahres vor – 
noch unverwirklicht, aber bereits Anlass für Buchungen und Einladungen. 
Im Alltag behandeln wir sowohl das Vergangene als auch das Noch-nicht 
als mehr als Lücke, obwohl wir behaupten, nur die Gegenwart existiere. 

•	 Existenz: konkrete Präsenz im Hier-und-Jetzt – erfahrbar, interaktiv, 
an den Index Jetzt gebunden. 

•	 Realität: das weitere kausal-informative Geflecht – alles, was eine 
Rolle gespielt hat, spielt oder spielen wird, ob es gegenwärtig existiert 
oder nicht.

Der Bereich der Realität umfasst alle gegenwärtig existenten Dinge (denn 
was jetzt existiert, ist selbstverständlich real) sowie jene nicht-gegen-
wärtigen Dinge, die dennoch einen Unterschied machen. Erloschene 
Sterne, deren Licht uns noch erreicht, sind real (auch wenn sie nicht 
mehr existieren). Historische Gestalten wie Sokrates oder Dinosaurier 
sind real durch die kausalen Spuren, die sie hinterließen – Fossilien 
im Boden, Ideen in Büchern, Wirkungen, die bis heute fortwirken. 
Künftige Ereignisse, die sicher vorhergesagt sind – etwa eine kom-
mende Sonnenfinsternis oder einfach der morgige Sonnenaufgang 
– besitzen ebenfalls eine Art Realität. Sie sind in unsere gegenwärtigen 
Erklärungen und Pläne eingewoben. Auch theoretische Entitäten der 
Wissenschaft, wie ein Elektron oder ein schwarzes Loch, das wir noch 
nicht direkt gesehen haben, gelten als real, wenn ihre Wirkungen in 
unseren Detektoren und Gleichungen erscheinen. Kurz gesagt: Realität 
ist Existenz, erweitert über Zeit und Schlussfolgerung – wenn etwas zu 
irgendeinem Zeitpunkt zur kausalen oder informativen Struktur der Welt 
beiträgt, erkennen wir ihm Realität zu, gleichgültig, ob es jetzt existiert.
Eine Formel fasst es zusammen: Realität = Existenz + Δ – wobei E das 
ist, was jetzt existiert, und Δ all das, was real, aber nicht gegenwärtig ist: 
Spuren, Aufzeichnungen, Potenziale, Erwartungen. 
Realität ist also die Gegenwart plus das zeitliche Netz, das Ursachen 
hinter uns und Möglichkeiten vor uns verbindet.
Um präzise zu argumentieren, entwerfen wir eine Zwei-Ebenen-Logik: 
Wir definieren ExistsNow(x) – wahr nur für das, was im gegenwärtigen 
Scheinwerfer steht –, während das Universum der Diskussion bereits alle 

realen Entitäten enthält, vergangene, gegenwärtige oder potenzielle. So 
können wir sprechen, ohne „ist real“ mit „existiert jetzt“ zu verwechseln.

Zur Veranschaulichung nehmen wir an, unsere Domäne D sei die Menge 
aller realen Entitäten (alles, was je eine Rolle in der Welt gespielt hat, 
spielt oder spielen wird). Unter ihnen erfüllen einige die Bedingung 
ExistsNow(x) – genau jene, die momentan existieren. Wir können dann die 
fundamentale Asymmetrie des Existenzrealismus so ausdrücken: 

•	 Wenn x jetzt existiert, dann ist x real. (Eine Selbstverständlichkeit: 
Was existiert, ist Teil der Realität.)

•	 x kann real sein, ohne jetzt zu existieren. (Das ist der entscheidende 
Punkt: ExistsNow(x) kann falsch sein, und dennoch bleibt x innerhalb 
unserer Domäne D, also real im weiteren Sinn.)

Man kann den ersten Teil als kleines Axiom formulieren: ∀x (ExistsNow(x) 
→ Real(x)). Im vorliegenden System ist Real(x) fast überflüssig, da alles 
in D ohnehin als real gilt; das Ausformulieren verdeutlicht jedoch den 
Gedanken. Der zweite Teil lautet: ∃x (Real(x) ∧ ¬ExistsNow(x)) – es gibt 
Dinge, die real, aber nicht gegenwärtig existent sind. Und tatsächlich gibt 
es viele solcher Dinge (Sokrates, die Sonnenfinsternis im Jahr 2045 usw.).

Was gewinnen wir damit? Wir können nun klar reden, wo zuvor nur 
Gleichnisse halfen. Wir können in formaler Sprache sagen: „Sokrates ist 
real UND existiert-nicht-jetzt.“ Damit erfassen wir, dass Sokrates – längst 
gestorben – gegenwärtig nicht existiert, aber durch seine Ideen oder 
die geschichtliche Kette, die von ihm bis heute reicht, weiterhin reale 
Wirkungen hat. Unser Denkmodell erlaubt also Aussagen wie „X ist real, 
obwohl X jetzt nicht existiert“, die logisch wohlgeformt und widerspruchs-
frei sind.
Um das System zu vervollständigen, müssen wir die Zeit explizit berück-
sichtigen, denn das Jetzt ist ein bewegliches Ziel. Eine Möglichkeit 
besteht darin, eine Folge von Momenten oder Zeitindizes anzunehmen 
– t₀, t₁, t₂, ... –, von denen jeder seine eigene Menge existierender Dinge 
besitzt. ExistsNow(x) kann man als abgekürzte Form von ExistsAt(x, t) 
verstehen, wobei x zu einem bestimmten Zeitpunkt t existiert. Zugleich 
wollen wir aber aus der Perspektive der Gegenwart sprechen – wie 
Schauspieler auf einer Bühne, während das Stück noch läuft. In der 
Praxis lässt sich dies mit Semantiken darstellen, die Wahrheit zu einem 
gegebenen Zeitpunkt bewerten; doch wir müssen hier nicht ins Detail 



389388 Die Logik des Werdens

gehen. Mit fortschreitender Zeit verändert sich die Menge der Dinge, die 
existieren. Ein Ereignis tritt auf und kommt in die Existenz, später fällt es 
in die Vergangenheit und verlässt die Kategorie der Existenz – aber nicht 
spurlos. Es wechselt in die Kategorie der reinen Realität.

Etwas existiert jetzt oder es existiert nicht. Falls nicht, kann es in der 
Vergangenheit existiert haben, in der Zukunft existieren oder nie existie-
ren. Die Logik muss Identitäten über die Zeit hinweg erfassen – etwa: „Der 
Baum, der jetzt existiert, ist derselbe, der vor zehn Jahren ein Setzling 
war.“ In unserem Denkmodell ist das möglich, weil „derselbe Baum“ 
eine Entität im Bereich der Realität ist, die zu verschiedenen Zeiten die 
Eigenschaft des Existierens hatte. Wenn wir zu einer Zukunft gelangen, in 
der der Baum gefällt ist, existiert er nicht mehr, bleibt aber real – als toter 
Baum, als Holz, das zerfällt, noch immer kausal und materiell wirksam. 
Unser Modell, mit seiner umfassenden Domäne der Realität, erlaubt 
es, über dieselbe Entität zu verschiedenen Zeiten zu sprechen, ohne 
Verwirrung zu stiften. Existenz ist eine veränderliche Eigenschaft, kein 
Bestandteil der Identität des Dings.
Dieses neue Denkmodell wahrt zugleich Kausalität und Zeitfluss. Es 
enthält implizit die Idee, dass die Vergangenheit die Gegenwart beein-
flussen kann, die Gegenwart aber (unter normalen Bedingungen) nicht 
die Vergangenheit. Logisch ließe sich eine Regel formulieren: Wenn 
ein Ereignis vollständig in der Zukunft liegt, kann es keine kausalen 
Wirkungen auf das Jetzt haben (weil die Zukunft noch nicht eingetreten 
ist). Wenn etwas in der Vergangenheit existierte und jetzt real ist, dann 
deshalb, weil es eine gegenwärtige Spur oder Wirkung hinterlassen 
hat. Wenn x real, aber ganz in der Vergangenheit liegt, sollte es irgen-
deine gegenwärtige Spur von x geben. Das ist keine strenge logische 
Notwendigkeit, aber es entspricht dem Geist des Empirismus – wir 
glauben an vergangene Ereignisse, weil wir jetzt Aufzeichnungen oder 
Erinnerungen davon haben. Unser Denkmodell ist nicht mit beliebi-
gen vergangenen Ereignissen überfrachtet, die keine Spuren hinter-
ließen, jedes reale Ding steht in irgendeiner Weise mit der Gegenwart in 
Verbindung (sonst wüssten wir nichts von ihm). Ebenso betrachten wir 
künftige Ereignisse meist nur dann als real, wenn es eine gegenwärtige 
Andeutung gibt – einen Plan, eine Vorhersage, eine sich abzeichnende 
Tendenz.

Wiederbegegnung mit den Rätseln der Philosophie

Nachdem das Denkmodell skizziert ist, können wir zu einigen klassischen 
philosophischen Problemen von Zeit und Existenz zurückkehren – jenen 
Fragen, die Präsentisten und Eternalisten gleichermaßen beschäftigt 
haben. Mit der Zwei-Ebenen-Perspektive des Existenzrealismus lassen 
sie sich nun neu beleuchten.
Die Wahrheit des Satzes „Dinosaurier existierten“ beruht auf ihrer 
Realität – Lebewesen, die einst existierten und bis heute Fossilien und 
kausale Spuren hinterlassen. Der Existenzrealismus benötigt dafür 
keinen besonderen truth-maker, außer der Anerkennung ihrer tatsächli-
chen Existenz in der Vergangenheit. In logischer Formulierung könnten 
wir sagen: ∃x (Real(x) ∧ Dinosaur(x) ∧ PastExistence(x)). Das besagt: Es 
gibt mindestens eine reale Entität, die ein Dinosaurier ist und irgendwann 
in der Vergangenheit existierte. Diese Aussage ist wahr, denn tatsächlich 
gab es viele solcher Entitäten. Der Wahrmacher ist kein geheimnisvolles 
Gespenst der Gegenwart, sondern der tatsächliche Dinosaurier selbst, 
verstanden als reale, aber nicht mehr existente Entität. Damit haben wir 
im Grunde formalisiert, was der gesunde Menschenverstand ohnehin 
meint. Die Welt enthielt Dinosaurier, also ist dieser Satz wahr. Wir achten 
nur darauf, dass enthalten hier in der Realität enthalten bedeutet, nicht in 
der gegenwärtigen Domäne der Realität.

Und wie steht es mit zukünftigen Wahrheiten? Wenn ich zuversicht-
lich sage: „Am 12. April 2045 wird es eine Sonnenfinsternis geben“, 
ist diese Aussage jetzt wahr? Üblicherweise ja (sofern der astrono-
mische Almanach korrekt ist), denn eine solche Finsternis lässt sich 
mit hoher Sicherheit vorhersagen. Aber wodurch wird sie wahr? Das 
Ereignis hat noch nicht stattgefunden, wir können also nicht auf eine 
gegenwärtig existente Finsternis verweisen. Wir können jedoch auf 
die gegenwärtige Realität zeigen, auf die aktuelle Konstellation und 
Umlaufbahnen von Erde, Mond und Sonne, zusammen mit den Gesetzen 
der Himmelsmechanik, die garantieren, dass an diesem Datum die 
Ausrichtung eintreten wird. Der Wahrmacher dieser zukünftigen Wahrheit 
ist also die gegenwärtige Realität des Sonnensystems, die die künftige 
Finsternis unausweichlich macht. Das Ereignis ist insofern schon real, 
als es durch bestehende Bedingungen determiniert ist.



391390 Die Logik des Werdens

In unserem Konzept lässt 
sich das so ausdrücken: 
Die Finsternis ist bere-
its jetzt real, insofern 
sie durch gegenwärtige 
Kausalität festgelegt ist. 

Das Ereignis ist gewissermaßen schon in den Kontinuum der Realität 
eingewebt – ein Muster, das sich aus dem, was jetzt der Fall ist, notwen-
dig entfalten wird.
Nicht alle Zukunftsaussagen sind jedoch so eindeutig. Wenn ich sage: 
„Genau in einem Jahr wird es hier regnen“, habe ich keine solche 
Gewissheit – diese Zukunft ist nicht festgelegt, sie bleibt eine offene 
Möglichkeit. Man kann daher sagen: Diese Aussage ist weder wahr noch 
falsch jetzt; ihr Wahrheitswert wird sich erst entscheiden, wenn die Zeit 
gekommen ist (oder wenn sich die Wetterlage abzeichnet). Unsere Logik 
kann das aufnehmen, indem sie solchen Aussagen vorerst keinen bes-
timmten Wahrheitswert zuweist oder sie probabilistisch formuliert: „Es 
besteht eine 20%ige Regenwahrscheinlichkeit an diesem Tag im näch-
sten Jahr“ – diese Aussage besitzt einen Wahrmacher in gegenwärtigen 
Daten und Klimamodellen.

Wir haben eine strukturierte Sprache, um solche Abstufungen zu bes-
chreiben. Zukünftige Ereignisse können in unterschiedlichem Maße real 
sein – oder unter bestimmten Bedingungen. Wenn sie unvermeidlich 
werden (wie jene Finsternis), behandeln wir sie beinahe wie gegenwärtige 
Tatsachen im Voraus; wenn sie hingegen hochgradig kontingent sind, 
betrachten wir sie als Teil des unscharfen Umrisses der Realität, nicht 
ihres festen Kerns.

Der strikte Präsentismus („Dort ist nichts“) und der harte Eternalismus 
(„Die Zukunft ist bereits da, in Stein gemeißelt“) erscheinen beide zu 
extrem. Unser Ansatz bietet einen Mittelweg. Die Zukunft ist teils da – in 
Potenzialen und berechenbaren Bahnen – und teils nicht da – in offenen, 
noch nicht entschiedenen Verläufen, die erst in ihrer Gegenwart Gestalt 
annehmen. Die Logik des Werdens eröffnet somit eine differenzierte 
Haltung zu zukünftigen Wahrheiten. Wir können manche kennen (weil die 
gegenwärtige Realität sie garantiert), während andere noch keinen Boden 
in der Realität gefunden haben.

Kommen wir nun zu Beständigkeit und Identität über die Zeit – der Frage, 
wie Dinge „dieselben“ bleiben, obwohl sich alles verändert. Wenn nur 
die Gegenwart wirklich existiert, wie können wir sinnvoll sagen: „Ich bin 
dieselbe Person, die vor zehn Jahren die Schule abgeschlossen hat“? Der 
Jugendliche von damals ist jetzt nicht mehr hier – kein einziges Molekül 
deines Körpers ist dasselbe, und streng genommen existiert dieser 
Mensch nicht mehr, auf den wir zeigen könnten.

Ein entschiedener Präsentist würde vielleicht sagen: „Du bist nicht wört-
lich dieselbe Entität wie jene vergangene Person, sondern eine gegen-
wärtige Entität, die in Beziehung zu jener vergangenen steht“ (eine Art 
zeitlicher Gegenpart); Aussagen über personale Identität über die Zeit 
seien also bloß nützliche Fiktionen. Der Eternalist hingegen würde ant-
worten: „Doch, jener Jugendliche existiert, nur nicht jetzt – er befindet 
sich an einem anderen Punkt im Raumzeitkontinuum. Du und jener 
Jugendliche seid zwei zeitliche Abschnitte desselben vierdimensionalen 
Wesens.“
Der Existenzrealismus bietet eine andere Lesart. Er sagt: „Du bist eine 
reale Entität, die jetzt existiert (also durchaus da ist), und du hast auch 
damals existiert“ (in jenem damaligen Jetzt). Man muss dich nicht als 
etwas begreifen, das „hinein- und hinausblitzt“ in die Existenz. Du als 
Entität persistierst in der Realität, auch in Zeiten, in denen du niemandes 
Wahrnehmung gegenwärtig bist.

In jedem Moment dieser zehn Jahre hast du existiert – eine ununterbro-
chene Kette der Existenz verbindet deinen Abschluss mit dem Heute. 
Selbst nach dem Tod verschwindest du nicht aus der Realität. Du bleibst 
real als jemand, der existierte und Spuren hinterlässt – in Erinnerungen, 
Werken, Beziehungen, die weiterwirken. Wenn ich sage: „Ich bin die-
selbe Person wie der Abiturient von damals“, meine ich: Es gibt ein reales 
Individuum (mich), das damals existierte und jetzt existiert, mit durchge-
hender Kontinuität dazwischen. Die Unterschiede – Aussehen, Wissen, 
Erfahrung – sind Eigenschaften, die sich wandelten, aber sie betreffen ein 
und dieselbe reale Entität.

Unsere formale Logik bringt es auf den Punkt. Sie geht von einem 
gemeinsamen Individuen-Universum über die Zeit hinweg aus, in dem 
das „Ich“ ein Objekt mit zeitabhängigen Eigenschaften ist. Das Prädikat 
ExistsNow(me) war zur Zeit des Schulabschlusses wahr, ist es heute 
wieder, war aber vor meiner Geburt und wird nach meinem Tod falsch. 

R = E + Δ



407406 Die lebendige Grenze

Die lebendige Grenze

„Wir sind der Weg, auf dem das Universum sich selbst erkennt. Ein 
Teil unseres Seins weiß, dass wir von hier stammen. Wir sind eine Art, 

wie das Universum sich selbst betrachtet – und staunt.“ 
 

— Sagan, C. (1980). Cosmos. Random House.

Jedes Buch findet ein Ende, doch die Zeit schlägt weiter ihre Seiten 
auf. Wir haben ihren Faden verfolgt, von der Unmittelbarkeit der 
Wahrnehmung bis zur Architektur des Kosmos. Was als Frage begann – 
was es heißt, dass etwas existiert – hat sich zu einer tieferen gewandelt. 
Was es heißt, dass die Zeit lebt. Wo Sprache an ihre Grenze kommt, 
bleibt das Mitgehen – das Verstehen als Teilhabe am Entfalten selbst.

Wir stehen mitten in einem Prozess, der unser Begreifen übersteigt. 
Jede Gegenwart ist eine Grenze – der Übergang, an dem Möglichkeit zu 
Tatsache wird, an dem Vergangenes und Künftiges sich berühren. Die 
Welt wiederholt sich nicht – sie erschafft sich neu. Wir nennen diesen 
Vorgang Werden, doch das Wort bleibt kleiner als das, was es benennt. 
Jeder Moment kommt als ein erstes Mal – unwiederholbar und doch 
verbunden mit allem Vorherigen. Existenz, in ihrem fragilen Puls, ist der 
Durchgang, durch den Realität lernt, erneut zu existieren.
Zeit bleibt unser vertrautester Begleiter und zugleich unser fremdestes 
Rätsel. Je genauer wir sie vermessen, desto mehr entgleitet sie der Karte. 
Die Vergangenheit ist nicht fort – ihre Spuren bestehen weiterhin. die 
Zukunft ist nicht Nichts – sie neigt sich bereits in unsere Entscheidungen 
hinein. Und doch lässt sie sich in keine Vorschrift bannen. Zeit ist weder 
Fluss noch Linie, sie ist der lebendige Akt, durch den Existenz real wird.

Selbst mit der Klarheit des Existenzrealismus bleiben Fragen, die keine 
Theorie abschließen kann:

•	 Warum fließt Zeit überhaupt?
•	 Warum gibt es ein „Jetzt“ – einen Puls der Präsenz, der das bloß 

Seiende vom Werdenden trennt?

•	 Warum sind die Gesetze der Natur so geschrieben, dass sie Neues, 
Ungewissheit und Leben zulassen?

•	 Wenn sich das Entfalten durch Zusammenbruch und Erneuerung 
vollzieht – setzt es sich über unseren Horizont hinaus fort, entstehen 
neue Welten, wo alte in sich zusammenfallen?

Solche Fragen beenden die Suche nicht – sie tragen sie weiter. Das 
Geheimnis ist kein Mangel an Erkenntnis, sondern ihr Horizont. Jede 
Erklärung, so präzise sie sei, stößt an eine Stille, in der die nächste Frage 
beginnt. Was wir Realität nennen, ist vielleicht endlos – nicht nur im 
Raum, sondern in Tiefe. Eine gewaltige Struktur, der Denken sich nur 
nähern, nie sie umschließen kann.

Für uns besteht die Aufgabe nicht darin, dieses Geheimnis zu besie-
gen, sondern weise in ihm zu leben. Wenn Existenz die leuchtende 
Kante einer bedeutungsvolleren Realität ist, dann nehmen wir alle am 
Entfalten der Zeit selbst teil. Unsere Entscheidungen sind die Weise, wie 
die Realität mit ihrer eigenen Zukunft experimentiert. Das Gedächtnis, 
das wir bewahren, und die Aufmerksamkeit, die wir schenken, werden 
Teil der fortlaufenden Struktur der Welt. Jede Geste, jede Handlung der 
Fürsorge oder des Versäumnisses ist ein Faden, der in das Kontinuum 
des Realen eingewebt wird. Die Grenze ist nicht fern – sie verläuft durch 
uns, Augenblick für Augenblick.

An dieser Grenze zu leben heißt zu begreifen, dass Zeit kein Korridor ist, 
den wir durchschreiten, sondern eine Beziehung, die wir ausführen. Zu 
sehen, dass die Gegenwart, so kurz sie scheint, das ganze Gewicht der 
Realität trägt – die Vergangenheit drängt von hinten, die Zukunft neigt sich 
von vorn, und beide begegnen sich in der fragilen Klarheit des Jetzt. Hier 
wird Sinn nicht gegeben, sondern geschaffen. Hier wird jedes Denken, 
jeder Atemzug zum Universum, das sich selbst neu entdeckt.

Philosophie muss an das Leben übergeben werden. Das Ziel ist nicht, die 
Zeit zu beherrschen, sondern ihr zu begegnen. Wir sind endlich inmitten 
eines grenzenlosen Prozesses. Wo Theorie endet, beginnt Demut.

Die Zeit geht weiter – mit oder ohne uns – und doch wird sie nur durch 
uns erkannt. Das Buch schließt, doch die Grenze bleibt offen. Im näch-
sten Augenblick, in der nächsten Entdeckung, im nächsten Akt der 
Aufmerksamkeit. Die Frage der Zeit endet nicht – sie beginnt von Neuem 
in denen, die sie weiterstellen.



409408 Die lebendige Grenze

Epilog

„Sein ist. Nichtsein ist nicht. Zeit ist die bewegte Grenze zwischen 
beiden. Existenz ist der gegenwärtige Kamm der Welle der Realität – 

die Grenze, an der Möglichkeit wirklich wird.“ 
 

— Paraphrase aus Parmenides (ca. 515–450 v. Chr.)  
und Heraklit (ca. 540–480 v. Chr.) Synthese

Dieses Buch hat einen Weg durch die vielen Gesichter der Zeit verfolgt. 
Wir begannen mit der einfachsten philosophischen Frage: Was heißt 
es, dass etwas existiert – und warum muss Realität über die Existenz 
hinausreichen? Wir sahen, dass allein die Gegenwart das Tatsächliche 
trägt, während Vergangenheit und Zukunft durch Spuren, Folgen und 
Möglichkeiten real bleiben. Diese Unterscheidung – Existenz versus 
Realität – trug uns durch jede Etappe der Untersuchung.

Dann wandten wir uns nach innen: zur Zeit, wie sie das menschliche 
Leben formt. Erinnerung, Erwartung, Verantwortung und die fragile 
Dringlichkeit des Jetzt zeigten, dass Zeit kein fernes Rätsel ist, sondern 
das Medium unseres eigenen Werdens. Von dort weitete sich die Linse: 
zu Kultur, Technik und Wissenschaft – hin zu den Mustern, durch die Zeit 
sich in unseren Gebäuden, Maschinen und kosmologischen Theorien 
einschreibt. Die Physik stellte das Konzept auf die härteste Probe, doch 
selbst in Relativität, Kosmologie und Quantenmechanik erwies sich das 
Jetzt als unaufhebbar. Logik und formale Modelle gaben der Theorie ihre 
Struktur und verbanden sie mit Kognition und Information.

Am Ende ist Zeit kein Ding, das wir messen, sondern der Akt, durch den 
die Welt existent wird – man könnte vereinfacht sagen, dass Zeit der 
Übergang von Ereignissen aus der Möglichkeit, durch die Existenz, in 
Spuren ist. In diesem Sinne trägt jeder Moment Möglichkeit in die Existenz 
und Existenz in die Dauer der Realität.
Was daraus hervorgeht, ist kein geschlossenes System, sondern eine 
Öffnung. Der Existenzrealismus soll die Debatte über die Zeit nicht 
beenden, sondern neu ausrichten. Weg von statischen Bildern der 

Zeitlosigkeit, hin zum lebendigen Prozess des Werdens. Er erinnert uns 
daran, dass Philosophie und Wissenschaft an dem Boden verankert blei-
ben müssen, den wir alle teilen – die Gegenwart –, selbst wenn sie sich 
weit über ihren Horizont hinausstrecken.

Epiloge schließen gewöhnlich ein Buch. Dieser will etwas anderes: 
Fortsetzung. Die Zeit selbst sorgt dafür, dass es kein letztes Wort gibt – 
nur den nächsten Moment, in dem die Arbeit weitergeht. Die Aufgabe ist 
nun nicht nur, Begriffe zu verfeinern oder sie an neuer Wissenschaft zu 
prüfen, sondern zu leben mit der Klarheit, dass Existenz fragil, flüchtig 
und nur im Jetzt wirklich ist – während Realität immer weiterreicht.

Zeit ernst zu nehmen heißt, Existenz ernst zu nehmen; Realität in ihrer 
ganzen Tiefe zu erkennen heißt, Verlust und Möglichkeit gleichermaßen 
anzunehmen. Das ist nicht nur Philosophie, sondern eine Lebenshaltung 
– eine Weise des Sehens, die Denken und Präsenz verbindet. Wenn 
dieses Buch auch nur einen Bruchteil dieses Blicks geöffnet hat, dann 
ist seine Aufgabe erfüllt – und das Übrige gehört, unausweichlich, der 
Zukunft.

Durchbruch der Existenz: Der Stich stellt die philosophische Reise dar, bei der die 
strukturierte Welt der Existenz (die endliche Sphäre) durchbrochen wird, um das da-
hinter liegende grenzenlose, ultimative Potenzial der Realität zu erblicken. Abb. 21.



Fabrica Mundi 
Der Aufbau des Subjekts im kognitiven Konstruktivismus

Die Wahrnehmung von Zeit ist nur ein Teilaspekt des größeren Bildes der 
menschlichen Kognition. In Fabrica Mundi untersuche ich, wie der Geist 
die Welt, in der wir leben, aktiv konstruiert – indem er die Wahrnehmung, 
das Gedächtnis und sogar unser Selbstgefühl formt. Das Buch zeigt, 
dass die Realität nicht einfach nur empfangen, sondern Moment für 
Moment durch die Strukturen der Kognition zusammengesetzt wird. 
Durch das Aufzeigen von Verbindungen zwischen Neurowissenschaften, 
Philosophie und alltäglichen Erfahrungen lädt Fabrica Mundi die Leser 
dazu ein, zu hinterfragen, wie ihre eigenen mentalen Modelle die Welt, die 
sie bewohnen, prägen.

Besuchen Sie www.tenz.in/books für beide Bücher.Weitere Bücher des Autors

Zeit erklärt 
Unterwegs in der Welt des Werdens

Die Zeit strukturiert unser Leben. Was ist dieses Phänomen im Kern – ein 
Fluss oder ein Gewebe? Dieses Buch von Tenzin C. Trepp ist die umfas-
sende Einführung in das tiefste Rätsel der Menschheit. Von antiken 
Vorstellungen bis zur Spitzenphysik erforscht es die gesamte Geschichte 
und Kultur der Zeit. Zeit erklärt zeigt, dass Zeit eine zutiefst menschliche 
Erfahrung ist, die gelebt und neu imaginiert wird. 

Ein Werk, das Klarheit und Tiefe vereint und das älteste Rätsel der Welt 
für Ihr Leben relevant macht.



Abb. 1. Die Laterne repräsentiert den vollen Umfang der objektiven Existenz 
(den physikalischen gegenwärtigen Moment). freepik.com 
 
Abb. 2. Eternalismus, Presentismus und Existentieller Realismus. Erstellt von 
Tenzin Trepp 
 
Abb. 3. Schema Realität-Existenz. Erstellt von Tenzin Trepp 
 
Abb. 4. Doppelspaltexperiment. https://commons.wikimedia.org/wiki/
File:Doubleslit.svg 
 
Abb. 5. Die kurz brennende, helle Flamme des Streichholzes repräsentiert die 
Existenz. freepik.com 
 
Abb. 6. Das Teleskop offenbart ein Universum zeitlicher Verzögerungen: Wir 
sehen Sterne nicht, wie sie sind, sondern wie sie waren. https://commons.wiki-
media.org/wiki/File:Street_Telescope_Exhibitor.jpg 
 
Abb. 7. Der Webstuhl veranschaulicht die Mechanik von Existenz und Realität. 
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Loom_2.png 
 
Abb. 8. William James (1842–1910): Architekt des „speziösen Gegenwarts“ 
(Specious Present). https://commons.wikimedia.org/wiki/File:William_James_
b1842c.jpg 
 
Abb. 9. Das Sieben-Generationen-Prinzip ist eine tiefgreifende zeitliche 
Ethik der Haudenosaunee. https://commons.wikimedia.org/wiki/File:1914_
Panoramic_View_of_Iroquois.jpg 
 
Abb. 9. Die über mehrere Generationen andauernde Monarch-Wanderung. 
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Monarch_butterfly_male_(52341).jpg 
 
Abb. 10. Eine Blaugrün-Algenart – Cylindrospermum sp – unter Vergrößerung in 
den Adelaide-Laboratorien von CSIRO Land and Water, 1993. https://commons.
wikimedia.org/wiki/File:CSIRO_ScienceImage_4203_A_bluegreen_algae_spe-
cies_Cylindrospermum_sp_under_magnification.jpg 
 
Abb. 11. Das Hubble eXtreme Deep Field Bild enthüllt Galaxien, die Milliarden 
von Lichtjahren entfernt sind, und dient als direkte Visualisierung der zeitlichen 
Weite. https://en.wikipedia.org/wiki/File:Heic1401a-Abell2744-20140107.jpg 
 
Abb. 12. Der Projektor repräsentiert im kosmologischen Kontext die vollständige 
Geschichte des Universums. freepik.com 

 
Abb. 13. Entstehung des Universums im Urknall. https://commons.wikimedia.
org/wiki/File:Universe_expansion-en.svg 
 
Abb. 14. Das Event Horizon Telescope, ein weltweites Netzwerk synchronisierter 
Radioteleskope, nahm 2017 dieses erste Bild des supermassiven Schwarzen 
Lochs M87* auf. https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Black_hole_-_
Messier_87_crop_max_res.jpg 
 
Abb. 15. Im Existentiellen Realismus ist die Realität die vollständige, 
wachsende Filmrolle der Zeit (Vergangenheit und Zukunft). Existenz ist nur das 
einzelne Bild, das von der Gegenwart beleuchtet wird. freepik.com 
 
Abb. 16. Das Prinzip, dass die Lichtgeschwindigkeit für alle Beobachter kon-
stant ist, demonstriert, dass die Gleichzeitigkeit relativ ist. https://commons.
wikimedia.org/wiki/File:KonstdLichtgeschw.svg 
 
Abb. 17. Eine gängige Visualisierung der Raumzeitkrümmung. https://commons.
wikimedia.org/wiki/File:Gravitation_space_source.svg 
 
Abb. 18. Die Verschränkung (Entanglement) veranschaulicht, wie die Realität 
sofortige, nicht-lokale Informationsverbindungen zwischen Teilchen aufrechter-
hält, unabhängig von ihrer Entfernung in der Existenz (Raumzeit). gemini.google.
com 
 
Abb. 19. Das Tibetische Sandmandala ist eine tiefgründige Metapher für den 
Existentiellen Realismus. https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Mandala_
zel-tary.jpg 
 
Abb. 20. Eine schematische Darstellung der Dimensionsentstehung, von 
Punkten zu höherdimensionalen Strukturen. https://commons.wikimedia.org/
wiki/File:Dimension_levels.svg 
 
Abb. 21. Der Flammarion-Stich ist ein Holzschnitt eines unbekannten Künstlers, 
der erstmals in Camille Flammarions L'Atmosphère: Météorologie populaire 
(1888) erschien. https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Flammarion.jpg

Abb. 22. Jean Piaget (1896–1980), der wegweisende Schweizer Psychologe, der 
die Theorie der kognitiven Entwicklung des Kindes begründete. https://com-
mons.wikimedia.org/wiki/File:IMAGEN_DE_JEAN_PIAGET.jpg

Bildnachweise


	_Hlk213234498
	Warum die Zeit weiterhin so wenig verstanden wird
	I. Sie ist zu vertraut.
	II. Die Physik hat keine allgemeine Antwort.
	III. Sie widersetzt sich der Intuition.
	IV. Die Philosophie hat sich zurückgezogen.
	V. Sie wurde instrumentalisiert.
	VI. Sie ist existenziell unbequem.

	
Eine Rückkehr zur Zeit

	Teil I – Grundlagen des Existenzrealismus
	Eine neue Perspektive auf die Zeit
	Den ersten Schritt ins Denken setzen
	Wo Theorien der Zeit aufeinanderprallen
	Jenseits von Presentismus, Eternalismus und Block
	Wenn Philosophie das Leben berührt
	Leben auf der Brücke der Zeit

	Existenz ≠ Realität
	Existenz und Realität: Der Scheinwerfer und die Bühne
	Wo die Sprache stolpert: Das Problem mit „Existenz“ und „Realität“
	Grenzen ziehen: Existenz als Jetzt, Realität als Mehr
	Spaziergang durch die Zeit: Existenz, Realität und Verantwortung

	Spuren und Möglichkeiten
	Streitfragen um Spuren und Möglichkeiten
	Die Ehrlichkeit des Verlustes und die Offenheit des Kommenden
	Alltägliche Bedeutung: Vergebung und Entschuldigung

	Gegenwärtig werden
	Die Frage öffnen
	Probleme, Schwierigkeiten und Meinungsverschiedenheiten
	Die Kraft des Gegenwärtig-Werdens
	Wenn Theorie Gestalt annimmt
	Die Fäden zusammenführen

	Gesetzmäßigkeit der Manifestation
	Zeit als Schwelle: Zur Problemstellung der Manifestation
	Herausforderungen und umstrittenes Terrain
	Von der Realität in die Existenz: Der Prozess der Manifestation
	Spuren in Wissenschaft und Kosmos
	Abschließende Gedanken: Der gesetzmäßige Fluss der Zeit

	Materie, Substanz und Stoff
	Reibung an den Rändern: Wo ER auf Widerstand trifft
	Wie man den Existenzrealismus widerlegen könnte
	Über die Seilbrücke gehen: Grenzen, Einsichten und das Gewicht des Jetzt

	Zeit ist keine gefrorene Landschaft
	Das Rätsel der Zeit öffnen
	Das Problem der eingefrorenen Zeit
	Jenseits des Blocks: Zeit in Bewegung
	Der Webstuhl der Zeit
	Abschließende Reflexion


	Teil II – Menschliche Kognition und Erfahrung
	Erinnerung, Antizipation und die gelebte Gegenwart
	Der gelebte Horizont der Zeit
	Spannungen am Rand des Jetzt
	Wie das Gehirn das Jetzt erschafft
	Wie das erweiterte Jetzt das Leben formt

	In die Zeit hineinwachsen
	In den Strom der Zeit eintreten
	Herausforderungen und Widersprüche im Verständnis der Zeit
	Die wachsende Zeitlinie des Kindes
	Anwendungen im Verständnis von Kindern
	Das menschliche Weben der Zeit

	Zeit, Geist und Wirklichkeit verweben
	Die Entfaltung der Struktur
	Das Problem mit der Zeit: Sprache, Wissenschaft und Paradox
	Zeit verweben: Zeit als Erzählung und Struktur
	Die filmische Metapher: Das Schneiden des Erlebens
	Fäden im Werden: Das Gewebe der Zeit leben

	Die zwei Welten der Zeit verbinden
	Warum die Zeit eine Brücke verlangt
	Wie die Gegenwart Vergangenheit und Zukunft berührt
	Anwendungen und Veranschaulichungen
	Lektionen aus Erinnerung und Antizipation

	Ethik über die Zeit hinweg
	Warum die Zeit unsere moralischen Entscheidungen prägt
	Wenn Ethik und Zeit aufeinandertreffen
	Ethik nach der Gegenwart: Verantwortung in der Zeit
	Durch die Zeit sehen: Moralpsychologie und die zeitliche Vorstellungskraft
	Verantwortung als Brücke zwischen den Generationen

	Die Psychophysiologie des Jetzt
	Umstrittene Auffassungen des Jetzt
	Psychophysiologie des Jetzt
	Alltägliche Gegenwärtigkeit: Herausforderungen und Anker

	Existenz ohne Zeugen
	Einwände und Dilemmata
	Die alte Gewohnheit: Der Mensch im Zentrum
	Gedanken zur Existenz ohne Beobachter


	Teil III – Die Grundlagen und strukturellen Horizonte der Realität
	Materie vor Geist
	Die Herausforderung, Existenz in der Materie zu verankern
	Das harte Licht der Gegenwart – Abstand vom Trost
	Das schließende Licht der Gegenwart

	Leben durch die Zeit
	Gewebe von Leben und Zeit
	Organismen in der Zeit – Erinnerung, Erwartung und Überleben
	Chronobiologie und menschliche Gesundheit
	Der Webstuhl des Jetzt – Ein abschließender Blick

	Zeitliche Weiten
	Eternalismus – Der unendliche Atlas
	Viele-Welten-Interpretation – Die gebrochene Unendlichkeit
	Präsentismus — Der verschwindende Punkt
	Existenzrealismus — Die lebendige Folge
	Hin zu einer bescheidenen Sicht auf die zeitliche Weite

	Anfang und Ende der Zeit
	Das Tor der Frage
	Konflikte des Denkens: Unendlichkeit, Endlichkeit und die Grenzen der Sprache
	Das kosmische Fragen neu denken
	Hypothetische zukünftige Anwendung
	Nach dem Ersten und Letzten Augenblick

	Technologie und die Realität der gegenwartszentrierten Maschine
	Die Herausforderung, Maschinen die Gegenwart zu lehren
	Den Existenzrealismus in Maschinendesign übersetzen
	Das Erwachen der Maschinenzeit
	Gefährten in der Zeit entwerfen

	Risse in der Projektion
	Tiefe Brüche von Zeit und Information
	Schwarze Löcher und die verborgene Ordnung der Zeit
	Was die Risse offenbaren


	Teil IV – Physik und natürliche Ordnung
	Raumzeit
	Raumzeit, Relativität und das Fortbestehen des Werdens
	Die Wiedergewinnung des Zeitflusses

	Quantenphysik und die Kraft der Gegenwart
	Warum die Gegenwart zählt
	Bruchlinien der Zeit: Quanten­debatten und Dilemmata
	Quantenphysik und die Kraft der Gegenwart
	Warum die Gegenwart die Realität bestimmt

	Verschränkte Realitäten
	Verschränkte Realitäten und die fragile Gegenwart
	Anwendungen: Von Quantenkommunikation bis Quantencomputing

	Quantenstillstand und der Zeno-Effekt
	Der Puls und die Pause der Zeit
	Quantenstillstand: Wenn Beobachtung den Lauf der Zeit anhält
	Erfrieren, Fließen und der Rhythmus des Werdens

	Universum als Schöpfungsmaschine
	Wenn Wände zu Türen werden: Das Zwei-Ebenen-Universum und der Prozess des Werdens
	Brücken zwischen Universen: Der ferne Horizont der Erforschung

	Gegenwart als dimensionale Entfaltung
	Entstehende Dimensionalität
	Die Entfaltung endet, der Fluss bleibt


	Teil V – Formalisierung und Theoriebildung
	Die Logik des Werdens
	Wenn das Nicht-Jetzt uns formt


	Teil VI – Synthese und Ausblick
	Die Fragilität der Existenz
	Das Paradox der Dauer
	Die Angst des Verschwindens
	Berührung des fragilen Realen
	Leben im Schwanken

	Die lebendige Grenze

	Epilog
	Referenzen




